# פרק חמישי

# דף ל,ב

...

|  |  |
| --- | --- |
| /משנה/. אין עומדין להתפלל אלא מתוך כובד ראש. חסידים הראשונים היו שוהין שעה אחת ומתפללין, כדי שיכוונו לבם לאביהם שבשמים.  | משנה.**כובד ראש** - הכנעה.**שוהין שעה אחת** - במקום שבאו להתפלל. |
| אפילו המלך שואל בשלומו לא ישיבנו, ואפילו נחש כרוך על עקבו לא יפסיק.  |  |

### מקור שתפילה מתוך כובד ראש

|  |  |
| --- | --- |
| גמרא. מנא הני מילי? (1) אמר רבי אלעזר; דאמר קרא: +שמואל א' א'+ והיא מרת נפש. ממאי? דילמא חנה שאני, דהות מרירא לבא טובא! (2) אלא אמר רבי יוסי ברבי חנינא מהכא: +תהלים ה'+ "ואני ברב חסדך אבוא ביתך אשתחוה אל היכל קדשך ביראתך". ממאי, דילמא דוד שאני, דהוה מצער נפשיה ברחמי טובא! (3) אלא אמר רבי יהושע בן לוי, מהכא: +תהלים כ"ט+ "השתחוו לה' בהדרת קדש", אל תקרי בהדרת, אלא בחרדת. ממאי? דילמא לעולם אימא לך הדרת ממש, כי הא דרב יהודה הוה מציין נפשיה [=מתקשט בבגדיו] והדר מצלי! (4) אלא אמר רב נחמן בר יצחק מהכא: +תהלים ב'+ "עבדו את ה' ביראה וגילו ברעדה".  | גמרא.אשתחוה אל היכל קדשך ביראתך - מתוך יראה.מציין נפשיה - מקשט עצמו בבגדיו.עבדו את ה' ביראה - תפלה, שהיא לנו במקום עבודה, עשו אותה ביראה. |

### שלא לשחוק יותר מדי

|  |  |
| --- | --- |
| מאי וגילו ברעדה? אמר רב אדא בר מתנא אמר רבה: במקום גילה שם תהא רעדה. |  |
| אביי הוה יתיב קמיה דרבה, חזייה דהוה קא בדח טובא, אמר: "וגילו ברעדה" כתיב! אמר ליה: אנא תפילין מנחנא. [=והם עדות להכנעה שלי לה']רבי ירמיה הוה יתיב קמיה דרבי זירא, חזייה דהוה קא בדח טובא, אמר ליה: +משלי י"ד+ "בכל עצב יהיה מותר" כתיב! אמר ליה: אנא תפילין מנחנא.  | בכל עצב יהיה מותר - כשאדם מראה את עצמו עצב - יהיה לו שכר.דהוה קא בדח טובא - יותר מדאי, ונראה כפורק עול.תפילין מנחנא - והם עדות שממשלת קוני ומשרתו עלי. |
| מר בריה דרבינא עבד הלולא לבריה, חזנהו לרבנן דהוו קבדחי טובא, |  |

## תוספות מסכת ברכות דף ל עמוד ב

ה"ג אין הלכה כרבי יהודה שאמר משום ראב"ע - אלא הלכה כרבנן וכן פסק ר"ח דלהכי מייתי רבי אמי ור' אסי שהיו מתפללים ביחיד כרבנן ביני עמודי דגרסי לאשמעינן דהלכה כרבנן.

והתניא טעה ולא הזכיר של ר"ח בערבית אין מחזירין אותו - ל"ג ליה דהא אמרינן בסמוך טעה ולא הזכיר של ר"ח אין מחזירין אותו לפי שאין מקדשין כו' אי נמי אי איתא אגב אחרינא נקט ליה.

כמה ישהה בין תפלה לתפלה - כגון אדם שטעה ורוצה להתפלל שנית וכן בין תפלת שחרית לתפלת המוספין.

כדי שתתחולל דעתו עליו - ומפרש בירושלמי דהיינו כשילך ארבע אמות.

לפי שאין מקדשין את החדש כו' - פי' לעיל בריש פרקין (דף כו.) מה שמקשין ותיפוק ליה משום רשות משום דהיינו דוקא לעשות מצוה אחרת עוברת וי"מ דוקא בלילה ראשונה אין מחזירין אותו לפי שאין מקדשין החדש בלילה אבל בלילה שניה מחזירין אותו שכבר מקודש מיום שלפניו ולא נראה לחלק.

מסתברא מילתא דרב בחדש מלא - כלומר שהיה אותו שלפניו מלא דאז יכול לאומרה בערבית של מחר שהוא עיקר והיה אומר ה"ר יצחק לכל דבר שאמרו חכמים אין מחזירין אותו כגון יעלה ויבא בערבית ועל הנסים לא מיבעיא אם עקר רגליו ופתח בברכה שלאחריה דאין מחזירין אותו אלא אפילו לא עקר אלא שסיים אותה ברכה שתקנו בה לאומרה אין מחזירין אותו ולא נהירא לרבינו אלחנן דהא חזינן בברכת המזון דאותן שאמרו חכמים מחזירין וגם אותן שאין מחזירין שוין היכא דלא עקר רגליו כדאמר לקמן (דף מט.) אם שכח של שבת וסיים הברכה כולה ועדיין לא התחיל בברכת הטוב והמטיב אומר ברוך אשר נתן שבתות למנוחה כו' וקאמר נמי התם אם טעה ולא הזכיר של ר"ח קודם שעקר רגליו דהיינו קודם שיתחיל ברכת הטוב והמטיב דאותה קורא עקר רגליו אומר ברוך אשר נתן ראשי חדשים וכו' אלמא היכא דלא עקר אלו ואלו שוין ואם עקר רגליו שהתחיל בברכת הטוב והמטיב של שבת חוזר לראש ושל ר"ח מעוות לא יוכל לתקון והכי נמי יחזור באותה ברכה אם לא התחיל בברכה שלאחריה. ומיהו אין ראיה מהתם דשאני התם בברכת המזון שכבר בירך ג' ברכות וברכת הטוב והמטיב לאו דאורייתא היא על כן אין מחזירין אותו לגמרי כי אין דומה שם הפסק כל כך ואין להביא ממנו ראיה לי"ח ברכות דאם יחזירוהו בדבר שאין לו לחזור הוי כמו הפסקה ועוד דאין להביא ראיה לכאן דאם היית אומר היכא שלא עקר רגליו בי"ח ברכות שהיה לו לחזור א"כ היה צריך לחזור לרצה ואין זה הגון ומיהו אומר ר"י דראה את ר"ת דהיכא דלא עקר רגליו חזר לרצה אפי' בדברים שאין מחזירין כגון על הנסים וכן עמא דבר.

אל תקרי בהדרת אלא בחרדת - תימה אמאי לא מוכח בהדיא מדכתיב בתריה חילו מלפניו כל הארץ וי"ל היינו קרא דכתיב במזמור הבו לה' בני אלים ומההוא קרא בעי להוכיח במסכת מגילה (דף יז:) שאומרים אבות וגבורות וקדושת השם וי"ח ברכות תקנו כנגד האזכרות ומשום הכי דייק מאותו קרא שכתוב באותה פרשה אבל אותו דחילו וגו' אינו כתוב באותה פרשה.

# דף לא עמוד א

|  |  |
| --- | --- |
| אייתי כסא דמוקרא, בת ארבע מאה זוזי, ותבר קמייהו, ואעציבו. רב אשי עבד הלולא לבריה, חזנהו לרבנן דהוו קא בדחי טובא, אייתי כסא דזוגיתא חיורתא ותבר קמייהו, ואעציבו. אמרו ליה רבנן לרב המנונא זוטי בהלולא דמר בריה דרבינא: לישרי [=ישיר] לן מר! אמר להו: ווי לן דמיתנן, ווי לן דמיתנן! אמרי ליה: אנן מה נעני בתרך? אמר להו: הי תורה והי מצוה דמגנו עלן?  | כסא דמוקרא - כוס של זכוכית לבנה.לישרי לן מר - שירה.הי תורה והי מצוה דמגנו עלן - היכן התורה שעסקנו והיכן המצות שאנו מקיימין, שיגינו עלינו מדינה של גיהנם. |
| אמר רבי יוחנן משום רבי שמעון בן יוחאי: אסור לאדם שימלא שחוק פיו בעולם הזה, שנאמר: +תהלים קכ"ו+ "אז ימלא שחוק פינו ולשוננו רנה", אימתי? בזמן שיאמרו בגוים הגדיל ה' לעשות עם אלה. אמרו עליו על ריש לקיש, שמימיו לא מלא שחוק פיו בעולם הזה מכי שמעה מרבי יוחנן רביה.  |  |

### עמידה לתפילה רק מתוך הלכה פסוקה

|  |  |
| --- | --- |
| תנו רבנן: אין עומדין להתפלל לא מתוך דין, ולא מתוך דבר הלכה, אלא מתוך הלכה פסוקה. [=שאינה צריכה עיון, ולא יטרידו אותו מחשבות עליה בתפילה] | הלכה פסוקה - שאינה צריכה עיון, שלא יהא מהרהר בה בתפלתו. |
| והיכי דמי הלכה פסוקה? אמר אביי: כי הא דרבי זירא, דאמר רבי זירא: בנות ישראל החמירו על עצמן, שאפילו רואות טיפת דם כחרדל יושבות עליה שבעה נקיים.  | יושבת עליה שבעה נקיים - לבד מאותו יום שפוסקת, והתורה לא הצריכה שבעה נקיים אלא לזבה, שנאמר ואם טהרה מזובה, ואין זבה אלא הרואה שלשה ימים רצופין בתוך אחד עשר יום שבין נדה לנדה. |
| רבא אמר: כי הא דרב הושעיא, דאמר רב הושעיא: מערים אדם על תבואתו ומכניסה במוץ שלה, כדי שתהא בהמתו אוכלת ופטורה מן המעשר.  | ומכניסה - בבית.במוץ שלה - קודם שיזרה אותה, שאין מתחייב במעשר מן התורה אלא בראיית פני הבית ומשנמרח בכרי, אבל לפני מירוח אין ראיית פני הבית קובעתו, דגבי תרומה ומעשר כתיב דגן - ראשית דגנך (דברים י"ח) והוא המירוח, לפיכך כשמכניסה לבית קודם מירוח לא הוקבעה למעשר מן התורה, ורבנן הוא דאסרו אכילת קבע בדבר שלא נגמר מלאכתו, אבל אכילת עראי לא אסרו, ומאכל בהמה עראי הוא, דתנן במסכת פאה (פ"א מ"ו): מאכיל לבהמה חיה ועוף עד שימרח, הלכך: בהמתו אוכלת ופטורה, אבל איהו אסור באכילת קבע. |
| ואיבעית אימא: כי הא דרב הונא, דאמר רב הונא אמר רבי זעירא: המקיז דם בבהמת קדשים – [=אותו דם] אסור בהנאה, ומועלין בו. [=ואין זה דומה לדם קרבן לאחר שחיטה שמותר בהנאה]. | **אסור בהנאה ומועלין בו** - ואף על גב דקיימא לן אין מועלין בדמים, וילפינן לה מקראי במסכת יומא (דף נ"ט ב) ובשחיטת חולין (דף קי"ז א), הני מילי - כשנשחטו בעזרה דאיכא למימר נתתיו לכם על המזבח לכפר (ויקרא י"ז), לכפר נתתיו לך ולא למעילה, אבל בדם הקזה - מועלין, כלומר: אם נהנה - מביא קרבן מעילה, והנך הויין הלכות פסוקות שאין עליהן קושיות ותירוצים שיהא צריך להרהר בהן. |
| רבנן עבדי כמתניתין [=להתפלל מתוך כובד ראש], רב אשי עביד כברייתא [=מתוך הלכה פסוקה].  | כמתניתין - מתוך כובד ראש.כברייתא - מתוך הלכה פסוקה. |

### הרגש הראוי לתפילה

|  |  |
| --- | --- |
| תנו רבנן: אין עומדין להתפלל לא מתוך עצבות, ולא מתוך עצלות, ולא מתוך שחוק, ולא מתוך שיחה, ולא מתוך קלות ראש, ולא מתוך דברים בטלים, אלא מתוך שמחה של מצוה. וכן לא יפטר אדם מחברו לא מתוך שיחה, ולא מתוך שחוק, ולא מתוך קלות ראש, ולא מתוך דברים בטלים, אלא מתוך דבר הלכה, שכן מצינו בנביאים הראשונים שסיימו דבריהם בדברי שבח ותנחומים.  | שיחה - ליצנות.מתוך קלות ראש - חילוף של כובד ראש, מתוך זחות לב ועתק.אלא מתוך שמחה - כגון דברי תנחומים של תורה; כגון סמוך לגאולת מצרים, או סמוך לתהלה לדוד שהוא של שבח ותנחומין, כגון רצון יראיו יעשה, שומר ה' את כל אוהביו, וכגון מקראות הסדורות בתפלת ערבית: כי לא יטוש ה' את עמו, וכיוצא בהן. |

### הדרך להיפרד מחברו

|  |  |
| --- | --- |
| וכן תנא מרי בר בריה דרב הונא בריה דרבי ירמיה בר אבא: אל יפטר אדם מחבירו אלא מתוך דבר הלכה, שמתוך כך זוכרהו.  |  |
| כי הא דרב כהנא אלוייה לרב שימי בר אשי מפום נהרא עד בי צניתא [=דקלים] דבבל; כי מטא להתם, אמר ליה: מר, ודאי דאמרי אינשי: הני צניתא דבבל איתנהו מאדם הראשון ועד השתא? אמר ליה: אדכרתן מילתא דרבי יוסי ברבי חנינא, דאמר רבי יוסי ברבי חנינא: מאי דכתיב +ירמיהו ב'+ "בארץ אשר לא עבר בה איש ולא ישב אדם שם", וכי מאחר דלא עבר היאך ישב? אלא לומר לך: כל ארץ שגזר עליה אדם הראשון לישוב - נתישבה, וכל ארץ שלא גזר עליה אדם הראשון לישוב - לא נתישבה. [=ודקלים אלו הם מימות אדם הראשון, שהוא גזר על אותו מקום לישוב דקלים]. | אלוייה - ליוהו בדרך.צניתא - דקלים.אדכרתן מילתא כו' - וזה שאומרים מימות אדם הראשון הם, שהוא גזר על אותו מקום לישוב דקלים. |
| רב מרדכי אלוייה לרב שימי בר אשי מהגרוניא ועד בי כיפי, ואמרי לה: עד בי דורא.  |  |

### כוונה בתפילה

|  |  |
| --- | --- |
| תנו רבנן: המתפלל צריך שיכוין את לבו לשמים. אבא שאול אומר: סימן לדבר: +תהלים י'+ "תכין לבם תקשיב אזנך". [=אם תכין לבם, שתתפללו בכוונה, אז תקשיב אזנך]  | אם תכין לבם - אז תקשיב אזנך. |
| תניא, אמר רבי יהודה: כך היה מנהגו של רבי עקיבא, כשהיה מתפלל עם הצבור - היה מקצר ועולה, מפני טורח צבור, וכשהיה מתפלל בינו לבין עצמו - אדם מניחו בזוית זו ומוצאו בזוית אחרת, וכל כך למה - מפני כריעות והשתחויות.  |  |

### הנהגות התפילה

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רבי חייא בר אבא: לעולם יתפלל אדם בבית שיש בו חלונות, שנאמר: [=דניאל פרק ו פסוק יא: וְדָנִיֵּאל כְּדִי יְדַע דִּי רְשִׁים כְּתָבָא עַל לְבַיְתֵהּ] וְכַוִּין פְּתִיחָן לֵהּ בְּעִלִּיתֵהּ וגו' [=נֶגֶד יְרוּשְׁלֶם וְזִמְנִין תְּלָתָה בְיוֹמָא הוּא בָּרֵךְ עַל בִּרְכוֹהִי וּמְצַלֵּא וּמוֹדֵא קֳדָם אֱלָהֵהּ כָּל קֳבֵל דִּי הֲוָא עָבֵד מִן קַדְמַת דְּנָה]. יכול יתפלל אדם כל היום כלו? כבר מפורש על ידי דניאל: +דניאל ו'+ וזמנין תלתא וגו'. [=שחרית מנחה וערבית]יכול משבא לגולה הוחלה? כבר נאמר: +דניאל ו'+ די הוא עבד מן קדמת דנא. יכול יתפלל אדם לכל רוח שירצה? תלמוד לומר +דניאל ו'+ (לקבל) [נגד] ירושלם. יכול יהא כוללן בבת אחת? כבר מפורש על ידי דוד, דכתיב: +תהלים נ"ה+ ערב ובקר וצהרים וגו'. יכול ישמיע קולו בתפלתו? כבר מפורש על ידי חנה, שנאמר: +שמואל א' א'+ וקולה לא ישמע. יכול ישאל אדם צרכיו ואחר כך יתפלל [=דברי שבח לה']? כבר מפורש על ידי שלמה, שנאמר: +מלכים א' ח'+ לשמוע אל הרנה ואל התפלה, רנה - זו תפלה, תפלה - זו בקשה. אין אומר דבר (בקשה) אחר אמת ויציב, אבל אחר התפלה - אפילו כסדר וידוי של יום הכפורים אומר. איתמר נמי, אמר רב חייא בר אשי אמר רב: אף על פי שאמרו שואל אדם צרכיו בשומע תפלה, אם בא לומר אחר תפלתו, אפילו כסדר של יום הכפורים - אומר.  | זמנין תלתא - שחרית, מנחה וערבית.יכול משבא לגולה הוחלה - התפלה הזאת, הוחלה כמו נתחלה, אבל קודם לכן לא היה רגיל בכך.יכול יהא כוללן - לשלש תפלות הללו בשעה אחת.יכול ישאל צרכיו - כגון ברכות דאתה חונן עד שומע תפלה, ואחר כך יתפלל שלש ברכות ראשונות, שהן של שבח.רנה זו תפלה - של שבח.בקשה - שאלת צרכיו.אחר אמת ויציב - קודם שלש ראשונות. |

### הלכות שניתן ללמוד ממעשה חנה ועלי

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רב המנונא: כמה הלכתא גברוותא איכא למשמע מהני קראי דחנה: +שמואל א' א'+ "וחנה היא מדברת על לבה" - מכאן למתפלל צריך שיכוין לבו. "רק שפתיה נעות" - מכאן למתפלל שיחתוך בשפתיו. "וקולה לא ישמע" - מכאן, שאסור להגביה קולו בתפלתו. "ויחשבה עלי לשכרה" - מכאן, ששכור אסור להתפלל.ויאמר אליה עלי עד מתי תשתכרין וגו' - אמר רבי אלעזר: מכאן, לרואה בחברו  |  |

## תוספות מסכת ברכות דף לא עמוד א

אייתי כסא דזוגיתא חיורתא - מכאן נהגו לשבר זכוכית בנשואין.

במקום גילה שם תהא רעדה - פשוטו של מקרא עבדו את ה' ביראה וכשיבא יום רעדה תגילו והכי מפורש בירושלמי עבדו את ה' ביראה היינו תפלה דאיקרי עבודה כדתניא בספרי (פ' עקב) ולעבדו בכל לבבכם זו תפלה.

המקיז דם בבהמת קדשים וכו' - וקשה דאמר בפ"ג דע"ז (דף מד.) גבי דמים חיצונים ודמים פנימיים של קרבנות אלו ואלו נמכרים לגננים לזבל אלמא דאין מועלין בהן וי"ל דהתם היינו לאחר זריקת דמים וכבר נתכפרו בעלים מה שאין כן הכא.

רבנן עבדי כמתניתין - וכותייהו קי"ל ולכן אין מתפללין מתוך קלות ראש ושחוק אלא מתוך כובד ראש ושמחה של מצוה כגון שעסק בדברי תורה ולכן נהגו לומר פסוקי דזמרה ואשרי קודם תפלה.

רב אשי עביד כברייתא - ירושלמי לא יעמוד ויתפלל אלא מתוך דבר הלכה א"ר ירמיה העוסק בצרכי צבור כעוסק בדברי תורה דמי.

שכן מצינו בנביאים הראשונים שסיימו דבריהם בדברי שבח ותנחומין - ומקשה בירושלמי חוץ מירמיה וכו' והא כתיב כי אם מאס מאסתנו (איכה ה) מיהו מההוא קראי דסוף תרי עשר וקהלת לא פריך מידי שחושבו בטוב בדברי תנחומין ולא מיירי בפורענות דישראל.

ומוצאו בזוית אחרת - תימה דאמר לקמן (דף לד.) הבא לשחות בסוף כל ברכה וברכה מלמדין אותו שלא ישחה ותירץ הר"ר יוסף דהכא מיירי בתחנונים שהיה אומר אחר י"ח ברכות ולא נהירא דהא מי"ח קאמר ונראה להר"י דודאי בסוף כל ברכה אסור לשחות אבל באמצע הברכה מיהא מותר לשחות ובהכי מיירי הכא וכשהיה מגיע לסוף הברכה היה זוקף ולכך נהגו העולם בראש השנה וביום הכפורים שמתפללין זכרנו ובכן תן ותמלוך ששוחים כשמגיעים לפסוקים ובסוף ברכה זוקפין שאין לשחות בסוף ברכות אלא היכא דתקון.

# דף לא עמוד ב

|  |  |
| --- | --- |
| דבר שאינו הגון צריך להוכיחו."ותען חנה ותאמר לא אדני" - אמר עולא ואיתימא רבי יוסי ברבי חנינא: אמרה ליה: לא אדון אתה בדבר זה, ולא רוח הקודש שורה עליך, שאתה חושדני בדבר זה. איכא דאמרי, הכי אמרה ליה: לא אדון אתה, לאו איכא שכינה ורוח הקודש גבך, שדנתני לכף חובה ולא דנתני לכף זכות, מי לא ידעת דאשה קשת רוח אנכי? ויין ושכר לא שתיתי - אמר רבי אלעזר: מכאן, לנחשד בדבר שאין בו שצריך [=הנחשד] להודיעו [=לחושד שאין בו אותו דבר מגונה]. "אל תתן את אמתך לפני בת בליעל" - אמר רבי אלעזר: מכאן, לשכור שמתפלל כאלו עובד עבודה זרה, כתיב הכא "לפני בת בליעל", וכתיב התם +דברים י"ג+ "יצאו אנשים בני בליעל מקרבך", מה להלן עבודה זרה, אף כאן - עבודה זרה. "ויען עלי ויאמר לכי לשלום" - אמר רבי אלעזר: מכאן, לחושד את חברו בדבר שאין בו שצריך לפייסו; ולא עוד, אלא שצריך לברכו, שנאמר: ואלהי ישראל יתן את שלתך.  | שצריך להודיעו - הנחשד צריך לנקות את עצמו, ולהודיע את חושדו שאין בו אותו דבר מגונה.לפני בת בליעל - אל תתנני כבת בליעל לחשדני בשכרות. |

### דרשות על מעשה חנה

|  |  |
| --- | --- |
| [=שמואל א פרק א פסוק יא:] וַתִּדֹּר נֶדֶר וַתֹּאמַר יְקֹוָק צְבָאוֹת [=אִם רָאֹה תִרְאֶה בָּעֳנִי אֲמָתֶךָ וּזְכַרְתַּנִי וְלֹא תִשְׁכַּח אֶת אֲמָתֶךָ וְנָתַתָּה לַאֲמָתְךָ זֶרַע אֲנָשִׁים וּנְתַתִּיו לַיקֹוָק כָּל יְמֵי חַיָּיו וּמוֹרָה לֹא יַעֲלֶה עַל רֹאשׁוֹ] - אמר רבי אלעזר: מיום שברא הקדוש ברוך הוא את עולמו, לא היה אדם שקראו להקדוש ברוך הוא צבאות עד שבאתה חנה וקראתו צבאות. אמרה חנה לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, מכל צבאי צבאות שבראת בעולמך קשה בעיניך שתתן לי בן אחד? משל למה הדבר דומה - למלך בשר ודם שעשה סעודה לעבדיו, בא עני אחד ועמד על הפתח, אמר להם: תנו לי פרוסה אחת! ולא השגיחו עליו; דחק ונכנס אצל המלך. אמר לו: אדוני המלך, מכל סעודה שעשית קשה בעיניך ליתן לי פרוסה אחת?  |  |
| "אם ראה תראה" - אמר רבי אלעזר: אמרה חנה לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, אם ראה - מוטב, ואם לאו - תראה, אלך ואסתתר [=אתייחד עם אחרים] בפני אלקנה בעלי, וכיון דמסתתרנא משקו לי מי סוטה, ואי אתה עושה תורתך פלסתר, שנאמר: +במדבר ה'+ ונקתה ונזרעה זרע. הניחא למאן דאמר [=בבריתא המובאת להלן] אם היתה עקרה נפקדת - שפיר, אלא למאן דאמר אם היתה יולדת בצער יולדת בריוח, נקבות - יולדת זכרים, שחורים - יולדת לבנים, קצרים - יולדת ארוכים, מאי איכא למימר? דתניא: "ונקתה ונזרעה זרע" - מלמד, שאם היתה עקרה נפקדת, דברי רבי ישמעאל. אמר ליה רבי עקיבא: אם כן, ילכו כל העקרות כולן ויסתתרו, וזו שלא קלקלה נפקדת! אלא: מלמד שאם היתה יולדת בצער - יולדת בריוח, קצרים - יולדת ארוכים, שחורים - יולדת לבנים, אחד - יולדת שנים. מאי אם ראה תראה? דברה תורה כלשון בני אדם.  | ואסתתר - אתייחד עם אחרים, ויחשדני בעלי.פלסתר - שקר. |
| בעני אמתך, אל תשכח את אמתך, ונתתה לאמתך - אמר רבי יוסי ברבי חנינא: שלש אמתות הללו למה? אמרה חנה לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, שלשה בדקי מיתה בראת באשה, ואמרי לה: שלשה דבקי מיתה, ואלו הן: נדה וחלה והדלקת הנר, כלום עברתי על אחת מהן?  | שלש אמתות - דריש להו לשון מיתה.בדקי מיתה - שהאשה נבדקת בהן בשעת הסכנה, שאם ימצא בה אחד מהם תמות.נדה וחלה והדלקת נר - של שבת, על שלוש עברות הללו נשים מתות, וטעמא יליף במסכת שבת (דף לא ב')  |
| ונתתה לאמתך זרע אנשים - מאי זרע אנשים? אמר רב: גברא בגוברין; ושמואל אמר: זרע שמושח שני אנשים, ומאן אינון? שאול ודוד.ורבי יוחנן אמר: זרע ששקול כשני אנשים, ומאן אינון? משה ואהרן, שנאמר: +תהלים צ"ט+ משה ואהרן בכהניו ושמואל בקוראי שמו.ורבנן אמרי: זרע אנשים - זרע שמובלע בין אנשים. כי אתא רב דימי, [=הסביר ו]אמר [=מה הכוונה שמובלע בין אנשים?]: לא ארוך ולא גוץ, ולא קטן ולא אלם [=בריא גוף], ולא צחור ולא גיחור, ולא חכם ולא טפש.  | שמובלע בין אנשים - רב דימי מפרש לה: לא ארוך ולא גוץ וכו'.אלם - פירוש: עב.צחור - רו"ש +אדם אדום+ בלע"ז.גיחור - שהוא לבן יותר מדאי.ולא חכם - יותר מדאי, שלא יהיה תימה בעיני הבריות, ומתוך שנדברין בו שולטת בו עין הרע. |
| אני האשה הנצבת עמכה בזה [=משמע שגם עלי עמד] - אמר רבי יהושע בן לוי: מכאן, שאסור לישב בתוך ארבע אמות של תפלה.  | הנצבת עמכה - משמע אף הוא עמה בעמידה. |
| אל הנער הזה התפללתי, - אמר רבי אלעזר: שמואל מורה הלכה לפני רבו היה, שנאמר: "וישחטו את הפר ויביאו את הנער אל עלי", משום דוישחטו את הפר הביאו הנער אל עלי? אלא, אמר להן עלי: קראו כהן, ליתי ולשחוט. חזנהו שמואל דהוו מהדרי בתר כהן למישחט, אמר להו: למה לכו לאהדורי בתר כהן למישחט? שחיטה בזר כשרה! אייתוהו לקמיה דעלי. אמר ליה: מנא לך הא? אמר ליה: מי כתיב "ושחט הכהן"? "והקריבו הכהנים" כתיב! מקבלה ואילך מצות כהונה; מכאן לשחיטה שכשרה בזר. אמר ליה: מימר שפיר קא אמרת, מיהו, מורה הלכה בפני רבך את - וכל המורה הלכה בפני רבו חייב מיתה. אתיא חנה וקא צוחה קמיה: אני האשה הנצבת עמכה בזה וגו'. אמר לה: שבקי לי דאענשיה, ובעינא רחמי ויהיב לך רבא מיניה. אמרה ליה: אל הנער הזה התפללתי.  | אל הנער הזה - על זה ולא לאחר, מכאן שחטא לעלי ורצה לענשו ולהתפלל שינתן לה בן אחר.והקריבו הכהנים - אמרו בפרק קמא דחגיגה (דף י"א א): והקריבו - זה קבלת הדם. |
| וחנה היא מדברת על לבה - אמר רבי אלעזר משום רבי יוסי בן זמרא: על עסקי לבה. אמרה לפניו: רבונו של עולם, כל מה שבראת באשה לא בראת דבר אחד לבטלה, עינים לראות, ואזנים לשמוע, חוטם להריח, פה לדבר, ידים לעשות בהם מלאכה, רגלים להלך בהן, דדים להניק בהן. דדים הללו שנתת על לבי למה, לא להניק בהן? תן לי בן ואניק בהן.  |  |
| ואמר רבי אלעזר משום רבי יוסי בן זמרא: כל היושב בתענית בשבת - קורעין לו גזר דינו של שבעים שנה [=שכן קשה יותר להתענות בשבת כשהכל מתענגים], ואף על פי כן חוזרין ונפרעין ממנו דין עונג שבת. מאי תקנתיה? אמר רב נחמן בר יצחק: ליתיב תעניתא לתעניתא.  | של שבעים שנה - כלומר: אפילו נגזר עליו מנעוריו, לפי שתענית קשה בשבת, לפי שהכל מתענגים בו והוא מתענה.תעניתא לתעניתא - יתענה למחר. |

### הטחת דברים כלפי מעלה

|  |  |
| --- | --- |
| ואמר רבי אלעזר: חנה הטיחה דברים כלפי מעלה, שנאמר: ותתפלל על ה' - מלמד, שהטיחה דברים כלפי מעלה. ואמר רבי אלעזר: אליהו הטיח דברים כלפי מעלה, שנאמר: +מלכים א' י"ח+ ואתה הסבת את לבם אחרנית. אמר רבי שמואל בר רבי יצחק: מנין שחזר הקדוש ברוך הוא והודה לו לאליהו? | ותתפלל על ה' - כך כתוב הוא במקרא, ולא גרסינן הכא אל תקרי.שחזר והודה לאליהו - לדבריו הודה לאחר זמן, בנבואת נביאים אחרים. |

## תוספות מסכת ברכות דף לא עמוד ב

דבר שאינו הגון - פירוש אף על גב דליכא איסורא דאורייתא דאי איכא איסורא דאורייתא פשיטא הוכח תוכיח כתיב (ויקרא יט).

גברא בגוברין - פי' אדם שיהא חשוב לימנות בין אנשים.

מכאן ששכור אסור להתפלל - ירושלמי במסכת תרומות פרק קמא רבי זירא בעי קמיה דרבי אמי שכור מהו שיברך א"ל ואכלת ושבעת וברכת ואפילו מדומדם. פירוש ואפי' הוא שתוי ושכור כל כך שאינו יכול לדבר כראוי דהכי משמע ושבעת וברכת.

מכאן שאסור לישב בד' אמות של תפלה - בין מלפניו (בין מלאחריו) ובין מן הצדדין ופירשו תשובת הגאונים דוקא ביושב ובטל אבל אם היה עוסק בק"ש ובברכותיה וכיוצא בהם אפילו יושב שפיר דמי.

[עמכה] - עמך משמע בתוך ארבע אמות משום דכתיב עמכה מלא בה"א כלומר שלא היה יושב בתוך ארבע אמות שלה כי אם בחמישית.

מורה הלכה בפני רבך את - ואף ע"פ שלא למד עדיין בפניו מ"מ גדול הדור היה ובא ללמוד לפניו.

כל היושב בתענית בשבת - פירש ר"ח בתענית חלום וכן איתא במדרש תהלים וכשיושב בתענית חלום בשבת פי' בה"ג שאומר עננו באלהי נצור ואפילו קובע ברכה לעצמו כיון שאינו בתוך י"ח.

# דף לב עמוד א

|  |  |
| --- | --- |
| דכתיב: +מיכה ד'+ ואשר הרעתי. [=הקב"ה עצמו אומר שהוא גרם לחטוא בכך שברא יצר הרע]. | דכתיב ואשר הרעותי - רישא דקרא אוספה הצולעה והנדחה אקבצה ואשר הרעותי - אני גרמתי להם שבראתי יצר הרע. |
| אמר רבי חמא ברבי חנינא: אלמלא שלש מקראות הללו [=המעידים שיש ביד הקב"ה להסיר מאתנו יצר הרע] - נתמוטטו רגליהם של שונאי ישראל [=עם ישראל, לשון סגי נהור]: חד, דכתיב: "ואשר הרעתי", וחד, דכתיב: +ירמיהו י"ח+ "הנה כחמר ביד היוצר כן אתם בידי בית ישראל"; וחד, דכתיב: +יחזקאל ל"ו+ "והסרתי את לב האבן מבשרכם ונתתי לכם לב בשר". רב פפא אמר, מהכא: +יחזקאל ל"ו+ ואת רוחי אתן בקרבכם ועשיתי את אשר בחקי תלכו.  | אלמלא שלש מקראות הללו - שמעידין שיש ביד הקדוש ברוך הוא לתקן יצרנו, ולהסיר יצר הרע ממנו.נתמוטטו רגלינו במשפט, אבל עכשיו יש לנו פתחון פה - שהוא גרם לנו שברא יצר הרע. |
| ואמר רבי אלעזר: משה הטיח דברים כלפי מעלה, שנאמר: +במדבר י"א+ ויתפלל משה אל ה', אל תקרי אל ה' אלא על ה', שכן דבי רבי אליעזר בן יעקב קורין לאלפי"ן עייני"ן ולעייני"ן אלפי"ן.  | הטיח - לשון זריקה, כמו כמטחוי קשת (בראשית כ"א). |

### השפע גורם לחטא

|  |  |
| --- | --- |
| דבי רבי ינאי אמרי, מהכא: +דברים א'+ ודי זהב, מאי ודי זהב? אמרי דבי רבי ינאי: כך אמר משה לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, בשביל כסף וזהב שהשפעת להם לישראל עד שאמרו די - הוא גרם שעשו את העגל. אמרי דבי רבי ינאי: אין ארי נוהם מתוך קופה של תבן אלא מתוך קופה של בשר. אמר רבי אושעיא: משל, לאדם שהיתה לו פרה כחושה ובעלת אברים, האכילה כרשינין והיתה מבעטת בו. אמר לה: מי גרם ליך שתהא מבעטת בי? אלא כרשינין שהאכלתיך. אמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן: משל, לאדם אחד שהיה לו בן, הרחיצו וסכו, והאכילו והשקהו, ותלה לו כיס על צוארו, והושיבו על פתח של זונות, מה יעשה אותו הבן שלא יחטא? אמר רב אחא בריה דרב הונא אמר רב ששת: היינו דאמרי אינשי מלי כריסיה [=מילוי הכרס הוא] זני [=ממין] בישי [=הרעות], שנאמר: +הושע י"ג+ "כמרעיתם וישבעו שבעו וירם לבם על כן שכחוני".רב נחמן אמר: מהכא: +דברים ח'+ ורם לבבך ושכחת את ה'.ורבנן אמרי, מהכא: +דברים ל"א+ ואכל ושבע ודשן ופנה.ואי בעית אימא, מהכא: +דברים ל"ב+ וישמן ישרון ויבעט. אמר רבי שמואל בר נחמני אמר רבי יונתן: מנין שחזר הקדוש ברוך הוא והודה לו למשה? שנאמר: +הושע ב'+ וכסף הרביתי להם וזהב עשו לבעל.  | אין ארי נוהם - שמח ומשתגע ומזיק.מלי כריסיה זני בישי - מילוי הכרס הוא ממיני חטאים הרעים, זני מתרגמינן למינהו - לזנוהי (בראשית א'). |

### דרשות על תחינת משה בעקבות מעשה העגל

|  |  |
| --- | --- |
| +שמות ל"ב+ "וידבר ה' אל משה לך רד", מאי לך רד? אמר רבי אלעזר: אמר לו הקדוש ברוך הוא למשה: משה, רד מגדולתך! כלום נתתי לך גדולה אלא בשביל ישראל, ועכשיו ישראל חטאו - אתה למה לי? מיד תשש כחו של משה ולא היה לו כח לדבר. וכיון שאמר: +דברים ט'+ הרף ממני ואשמידם, אמר משה: דבר זה תלוי בי - מיד עמד ונתחזק בתפלה ובקש רחמים. משל, למלך שכעס על בנו והיה מכהו מכה גדולה, והיה אוהבו יושב לפניו ומתירא לומר לו דבר. אמר המלך: אלמלא אוהבי זה שיושב לפני הרגתיך! אמר: דבר זה תלוי בי - מיד עמד והצילו.  | הרף ממני - הראהו שיש כח בידו למחול על ידי תפלה. |
| +שמות ל"ב+ "ועתה הניחה לי ויחר אפי בהם ואכלם ואעשה אותך לגוי גדול" וגו' - אמר רבי אבהו: אלמלא מקרא כתוב אי אפשר לאומרו; מלמד, שתפסו משה להקדוש ברוך הוא כאדם שהוא תופס את חבירו בבגדו, ואמר לפניו: רבונו של עולם, אין אני מניחך עד שתמחול ותסלח להם.  | הניחה לי - משמע שהיה אוחז בו. |
| +שמות ל"ב+ ואעשה אותך לגוי גדול וגו' [=... זְכֹר לְאַבְרָהָם לְיִצְחָק וּלְיִשְׂרָאֵל עֲבָדֶיךָ אֲשֶׁר נִשְׁבַּעְתָּ לָהֶם בָּךְ] - אמר רבי אלעזר: אמר משה לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, ומה כסא של שלש רגלים אינו יכול לעמוד לפניך בשעת כעסך, כסא של רגל אחד על אחת כמה וכמה! ולא עוד אלא שיש בי בושת פנים מאבותי. עכשיו יאמרו: ראו פרנס שהעמיד עליהם, בקש גדולה לעצמו ולא בקש עליהם רחמים.  | שלש רגלים - אברהם יצחק ויעקב. |
| +שמות ל"ב+ ויחל משה את פני ה' – (1) אמר רבי אלעזר: מלמד שעמד משה בתפלה לפני הקדוש ברוך הוא עד שהחלהו. [=הטרידו](2) ורבא אמר: עד שהפר לו נדרו, כתיב הכא "ויחל" וכתיב התם +במדבר ל'+ לא יחל דברו, ואמר מר: הוא אינו מיחל, אבל אחרים מחלין לו.(3) ושמואל אמר: מלמד שמסר עצמו למיתה עליהם [=ויחל לשון חלל], שנאמר +שמות ל"ב+ "ואם אין מחני נא מספרך". (4) אמר רבא אמר רב יצחק: מלמד שהחלה עליהם מדת רחמים. (5) ורבנן אמרי: מלמד שאמר משה לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, חולין הוא לך מעשות כדבר הזה. (7) ויחל משה את פני ה'. תניא, רבי אליעזר הגדול אומר: מלמד שעמד משה בתפלה לפני הקדוש ברוך הוא עד שאחזתו אחילו. מאי אחילו? אמר רבי אלעזר: אש של עצמות. מאי אש של עצמות? אמר אביי: אשתא דגרמי [=דלקת מוח].  | שהחלהו - הפציר בו, אנויי"ר +להטריד, להפציר+ בלעז.נדרו - דבורו שאמר ואכלם.שמסר עצמו למיתה - ויחל לשון חלל.שהחלה עליהם מדת רחמים - כמו יחולו על ראש יואב (שמואל ב' ג'), לשון הניח.שאחזתו אחילו - גרס.אשתא דגרמי - מוליי"ר +דלקת מוח+ בלעז. |
| +שמות ל"ב+ זכר לאברהם ליצחק ולישראל עבדיך אשר נשבעת להם בך. מאי בך?אמר רבי אלעזר: אמר משה לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, אלמלא נשבעת להם בשמים ובארץ הייתי אומר: כשם ששמים וארץ בטלים - כך שבועתך בטלה. ועכשו שנשבעת להם בשמך הגדול, מה שמך הגדול חי וקיים לעולם ולעולמי עולמים - כך שבועתך קיימת לעולם ולעולמי עולמים.  | אשר נשבעת להם בך - שנאמר בעקידת יצחק בי נשבעתי (בראשית כ"ב). |
| +שמות ל"ב+ ותדבר אלהם ארבה את זרעכם ככוכבי השמים וכל הארץ הזאת אשר אמרתי. האי אשר אמרתי? אשר אמרת מיבעי ליה! אמר רבי אלעזר: עד כאן [=עד "ככוכבי השמים] דברי תלמיד [=משה רבנו], מכאן ואילך דברי הרב [=ה' שאמר לו: אעשה כדבריך]. ורבי שמואל בר נחמני אמר: אלו ואלו דברי תלמיד, אלא כך אמר משה לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, דברים שאמרת לי לך אמור להם לישראל, בשמי, הלכתי ואמרתי להם בשמך, עכשו מה אני אומר להם?  | עד כאן - עד ככוכבי השמים.מכאן ואילך דברי הרב - אמר לו אעשה כדבריך.דברים שאמרת לי - בסנה אמרת לי אעלה אתכם מעני מצרים אל ארץ טובה ורחבה (שמות ג'). |

### דרשות על תחינת משה לאחר חטא המרגלים

|  |  |
| --- | --- |
| +במדבר י"ד+ מבלתי יכלת ה', יכול ה' מיבעי ליה! אמר רבי אלעזר: אמר משה לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, עכשיו יאמרו אומות העולם: תשש כחו כנקבה ואינו יכול להציל. אמר הקדוש ברוך הוא למשה: והלא כבר ראו נסים וגבורות שעשיתי להם על הים! אמר לפניו: רבונו של עולם, עדיין יש להם לומר: למלך אחד - יכול לעמוד, לשלשים ואחד מלכים - אינו יכול לעמוד.  |  |
| אמר רבי יוחנן: מנין שחזר הקדוש ברוך הוא והודה לו למשה? שנאמר +במדבר י"ד+ ויאמר ה' סלחתי כדבריך. תני דבי רבי ישמעאל: כדבריך עתידים אומות העולם לומר כן. אשרי תלמיד שרבו מודה לו.  |  |
| +במדבר י"ד+ ואולם חי אני. אמר רבא אמר רב יצחק: מלמד, שאמר לו הקדוש ברוך הוא למשה: משה, החייתני בדבריך.  | -החייתני - בפני האומות. |
| דרש רבי שמלאי: לעולם יסדר אדם שבחו של הקדוש ברוך הוא ואחר כך יתפלל. מנלן? ממשה, דכתיב +דברים ג'+ ואתחנן אל ה' בעת ההיא; וכתיב ה' אלהים אתה החלת להראות את עבדך את גדלך ואת ידך החזקה אשר מי אל בשמים ובארץ אשר יעשה כמעשיך וכגבורותיך, וכתיב בתריה אעברה נא ואראה את הארץ הטובה וגו'.  |  |

### דרשות על תפילה

|  |  |
| --- | --- |
| (סימן: מעשי"ם, צדק"ה, קרב"ן, כה"ן, תעני"ת, מנע"ל, ברז"ל).  |  |

# דף לב עמוד ב

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רבי אלעזר: גדולה תפלה יותר ממעשים טובים. שאין לך גדול במעשים טובים יותר ממשה רבינו, אף על פי כן לא נענה אלא בתפלה, שנאמר: +דברים ג'+ אל תוסף דבר אלי, וסמיך ליה, עלה ראש הפסגה.  | עלה ראש הפסגה - בדבר תפלה זו נתרציתי להראותך אותה. |
| ואמר רבי אלעזר: גדולה תענית יותר מן הצדקה. מאי טעמא? זה בגופו וזה בממונו.  |  |
| ואמר רבי אלעזר: גדולה תפלה יותר מן הקרבנות, שנאמר +ישעיהו א'+: למה לי רב זבחיכם, וכתיב, ובפרשכם כפיכם.  | ובפרשכם כפיכם - אי לאו דגדולה תפלה, כיון דאמר למה לי רוב זבחיכם למה לי תו ובפרשכם, הא אפילו זבחיהם לא ניחא ליה. |
| אמר רבי יוחנן: כל כהן שהרג את הנפש לא ישא את כפיו, שנאמר +ישעיהו א'+ ידיכם דמים מלאו.  |  |
| ואמר רבי אלעזר: מיום שחרב בית המקדש ננעלו שערי תפלה, שנאמר: +איכה ג'+ גם כי אזעק ואשוע שתם תפלתי, ואף על פי ששערי תפלה ננעלו, שערי דמעה לא ננעלו, שנאמר +תהלים ל"ט+: שמעה תפלתי ה' ושועתי האזינה אל דמעתי אל תחרש. רבא לא גזר תעניתא ביומא דעיבא, משום שנאמר +איכה ג'+ "סכותה בענן לך מעבור תפלה".  | אל תחרש - מדלא כתיב את דמעתי תראה, שמע מינה: נראית היא לפניו, ואין צריך להתפלל אלא שתתקבל לפניו. |
| ואמר רבי אלעזר: מיום שחרב בית המקדש נפסקה חומת ברזל בין ישראל לאביהם שבשמים, שנאמר +יחזקאל ד'+ "ואתה קח לך מחבת ברזל ונתתה אותה קיר ברזל בינך ובין העיר".  | ונתתה אותה קיר ברזל - סימן למחיצת ברזל המפסקת בינו לבינם. |
| אמר רבי חנין אמר רבי חנינא: כל המאריך בתפלתו אין תפלתו חוזרת ריקם. מנא לן? ממשה רבינו, שנאמר: +דברים ט'+ "ואתפלל אל ה'", וכתיב בתריה וישמע ה' אלי גם בפעם ההיא. איני? והא אמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן: כל המאריך בתפלתו ומעיין בה - סוף בא לידי כאב לב, שנאמר: +משלי י"ג+ תוחלת ממשכה מחלה לב. מאי תקנתיה? יעסוק בתורה, שנאמר +משלי י"ג+ ועץ חיים תאוה באה, ואין עץ חיים אלא תורה, שנאמר +משלי ג'+ עץ חיים היא למחזיקים בה! לא קשיא, הא - דמאריך ומעיין בה [=מצפה שתיעשה בקשתו על ידי הארכתו], הא - דמאריך ולא מעיין בה.  | ומעיין בה - מצפה שתעשה בקשתו על ידי הארכתו, סוף שאינה נעשית ונמצאת תוחלת ממושכת חנם, והיא כאב לב כשאדם מצפה ואין תאותו באה.תוחלת - לשון חלוי ותחנה.ועץ חיים תאוה באה - סופו של מקרא הוא. |
| אמר רבי חמא ברבי חנינא: אם ראה אדם שהתפלל ולא נענה, יחזור ויתפלל, שנאמר +תהלים כ"ז+: קוה אל ה' חזק ויאמץ לבך וקוה אל ה'. תנו רבנן, ארבעה צריכין חזוק, ואלו הן: תורה, ומעשים טובים, תפילה ודרך ארץ. תורה ומעשים טובים מנין? שנאמר +יהושע א'+: רק חזק ואמץ מאד לשמר ולעשות ככל התורה. חזק - בתורה, ואמץ - במעשים טובים. תפלה מנין? שנאמר: קוה אל ה' חזק ויאמץ לבך וקוה אל ה'; דרך ארץ מנין? שנאמר +שמואל ב' י'+ חזק ונתחזק בעד עמנו וגו'.  | קוה - והתחזק, ולא תמשוך ידך, אלא חזור וקוה.צריכין חזוק - שיתחזק אדם בהם תמיד בכל כחו.דרך ארץ - אם אומן הוא - לאומנתו, אם סוחר הוא - לסחורתו, אם איש מלחמה הוא - למלחמתו. |

### זכירת ה' את עם ישראל

|  |  |
| --- | --- |
| +ישעיהו מ"ט+ ותאמר ציון עזבני ה' וה' שכחני. היינו עזובה היינו שכוחה?אמר ריש לקיש: אמרה כנסת ישראל לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, אדם נושא אשה על אשתו ראשונה - זוכר מעשה הראשונה, אתה עזבתני ושכחתני. אמר לה הקדוש ברוך הוא: בתי, שנים עשר מזלות בראתי ברקיע, ועל כל מזל ומזל בראתי לו שלשים חיל, ועל כל חיל וחיל בראתי לו שלשים לגיון, ועל כל לגיון ולגיון בראתי לו שלשים רהטון, ועל כל רהטון ורהטון בראתי לו שלשים קרטון, ועל כל קרטון וקרטון בראתי לו שלשים גסטרא, ועל כל גסטרא וגסטרא תליתי בו שלש מאות וששים וחמשה אלפי רבוא כוכבים כנגד ימות החמה - וכולן לא בראתי אלא בשבילך, ואת אמרת עזבתני ושכחתני?  | שלשים חיל - ראשי גייסות וחבורות חלוקות.לגיון וקרטון וגסטרא - שמות של שררה, כגון שלטון, והגמון, ודוכס, ופחה. |
| +ישעיהו מ"ט+ "התשכח אשה עולה", אמר הקדוש ברוך הוא: כלום אשכח עולות אילים ופטרי רחמים שהקרבת לפני במדבר? אמרה לפניו: רבונו של עולם, הואיל ואין שכחה לפני כסא כבודך, שמא לא תשכח לי מעשה העגל? אמר לה: +ישעיהו מ"ט+ גם אלה תשכחנה. [=ובמעשה העגל אמרו "אלה אלהיך ישראל"]אמרה לפניו: רבונו של עולם, הואיל ויש שכחה לפני כסא כבודך, שמא תשכח לי מעשה סיני? אמר לה: +ישעיהו מ"ט+ ואנכי לא אשכחך. [=ובמעשה סיני נאמר: "אנכי ה' אלקיך"].והיינו דאמר רבי אלעזר אמר רב אושעיא: מאי דכתיב גם אלה תשכחנה? זה מעשה העגל, ואנכי לא אשכחך - זה מעשה סיני.  | עולה - כמו עולות וקרבנות.גם אלה - מעשה העגל שאמרו אלה אלהיך ישראל (שמות ל"ב).ואנכי זה מעשה סיני - שנאמר בו אנכי ה' אלהיך (שמות כ'). |

### שהיית חסידים הראשונים

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] חסידים הראשונים היו שוהין שעה אחת. מנא הני מילי? אמר רבי יהושע בן לוי: אמר קרא +תהלים פ"ד+ אשרי יושבי ביתך. [=ואחר כך יהללוך, ולפני ההילול יושבים].ואמר רבי יהושע בן לוי: המתפלל צריך לשהות שעה אחת אחר תפלתו, שנאמר +תהלים ק"מ+ אך צדיקים יודו לשמך ישבו ישרים את פניך. תניא נמי הכי: המתפלל צריך שישהא שעה אחת קודם תפלתו, ושעה אחת אחר תפלתו. קודם תפלתו מנין? שנאמר: "אשרי יושבי ביתך". לאחר תפלתו מנין? דכתיב: "אך צדיקים יודו לשמך ישבו ישרים את פניך".  | יושבי ביתך - והדר יהללוך.יודו לשמך - והדר ישבו ישרים את פניך. |
| תנו רבנן: חסידים הראשונים היו שוהין שעה אחת, ומתפללין שעה אחת, וחוזרין ושוהין שעה אחת. וכי מאחר ששוהין תשע שעות ביום בתפלה, תורתן היאך משתמרת, ומלאכתן היאך נעשית? אלא מתוך שחסידים הם - תורתם משתמרת ומלאכתן מתברכת.  | תשע שעות - לשלש תפלות.תורתם משתמרת - בתוך לבם, שאין תלמודם משתכח. |

### הפסקה בתפילה למלך

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] אפילו המלך שואל בשלומו לא ישיבנו. אמר רב יוסף: לא שנו אלא למלכי ישראל, אבל למלכי אומות העולם פוסק. [=שלא יהרגנו]. | אבל למלכי אומות העולם פוסק - שלא יהרגנו. |
| מיתיבי: המתפלל וראה אנס בא כנגדו, ראה קרון בא כנגדו - לא יהא מפסיק אלא מקצר ועולה! לא קשיא: הא - דאפשר לקצר (יקצר ואם לאו פוסק) +מסורת הש"ס: [והא דלא אפשר לקצר. אפשר לקצר – מקצר, ואי לא מפסיק]+.  | הא דאפשר בקצור - כגון שסמוך לגמור תפלתו. |
| תנו רבנן: מעשה בחסיד אחד שהיה מתפלל בדרך, בא הגמון אחד ונתן לו שלום ולא החזיר לו שלום, המתין לו עד שסיים תפלתו. לאחר שסיים תפלתו אמר לו: ריקא, והלא כתוב בתורתכם +דברים ד'+ רק השמר לך ושמור נפשך וכתיב +דברים ד'+ ונשמרתם מאד לנפשתיכם, כשנתתי לך שלום למה לא החזרת לי שלום? אם הייתי חותך ראשך בסייף מי היה תובע את דמך מידי? אמר לו: המתן לי עד שאפייסך בדברים. אמר לו: אילו היית עומד לפני מלך בשר ודם ובא חברך ונתן לך שלום – היית |  |

## תוספות מסכת ברכות דף לב עמוד ב

גדולה תפלה יותר ממעשים טובים - בלא תפלה שהרי משה רבינו ע"ה =עליו השלום= אף על פי שהיו בידו מעשים טובים הוצרך לתפלה.

כל המאריך בתפלתו ומעיין בה - פירוש שמצפה שתבא בקשתו לפי שכוון בתפלתו. תימה דהכא משמע דעיון תפלה לאו מעליותא הוא וכן משמע פ' הרואה (לקמן דף נה.) ג' דברים מזכירין עונותיו של אדם וקאמר עיון תפלה. ולא כן משמע בפ' מפנין (שבת דף קכז.) דקאמר אדם אוכל פירותיהן בעוה"ז וקא חשיב עיון תפלה אלמא מעליותא הוא וכן משמע בגט פשוט (ב"ב דף קסד:) דקאמר משלשה דברים אין אדם ניצול בכל יום וקאמר עיון תפלה פירוש שאין אדם מעיין בה אם כן משמע שהוא טוב וי"ל דתרי עיון תפלה יש עיון תפלה דהכא המצפה שתבא בקשתו ועיון תפלה דהתם שמכוין את לבו לתפלה.

אל דמעתי אל תחרש - פרש"י דדייק מדיוקא מדלא קאמר ודמעתי תראה ש"מ שהיא נראית בכל פעם ואין להתפלל רק שתתקבל.

קודם תפלתו מנין שנא' אשרי יושבי ביתך - ולפיכך תקנו לומר זה הפסוק קודם תהלה לדוד לאפוקי מהנהו דאמרי אשרי הרבה.

# דף לג עמוד א

|  |  |
| --- | --- |
| מחזיר לו? אמר לו: לאו. ואם היית מחזיר לו, מה היו עושים לך? אמר לו: היו חותכים את ראשי בסייף.אמר לו: והלא דברים קל וחומר; ומה אתה שהיית עומד לפני מלך בשר ודם שהיום כאן ומחר בקבר - כך, אני שהייתי עומד לפני מלך מלכי המלכים הקדוש ברוך הוא שהוא חי וקיים לעד ולעולמי עולמים - על אחת כמה וכמה! מיד נתפייס אותו הגמון, ונפטר אותו חסיד לביתו לשלום.  |  |

### סכנת נחש ועקרב

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] אפילו נחש כרוך על עקבו לא יפסיק. אמר רב ששת: לא שנו אלא נחש, אבל עקרב - פוסק. [=שמסוכן יותר לעקוץ] | אבל עקרב פוסק - ונוטלו, לפי שהעקרב מסוכן לעקוץ יותר משנחש מוכן לישוך. |
| מיתיבי: נפל לגוב אריות אין מעידין עליו שמת [=שפעמים אין האריות רעבים ואינם טורפים], נפל לחפירה מלאה נחשים ועקרבים - מעידין עליו שמת! [=משמע שדרכו של נחש לישוך תמיד]שאני התם, דאגב איצצא [=הדוחק שנפל לחפירה] מזקי.  | אין מעידין עליו - לומר לאשתו: מת בעליך, להתירה לינשא, פעמים שאין האריות רעבים ואין אוכלין אותו.נחשים ועקרבים - או זה או זה, מעידים עליו שמת, אלמא: מועד הנחש לישוך.אגב איצצא - כשנפל עליהם ודחקם הזיקוהו. |

### סכנת שור

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רבי יצחק: ראה שוורים פוסק, דתני רב אושעיא: מרחיקין משור תם חמשים אמה, ומשור מועד - כמלא עיניו. תנא משמיה דרבי מאיר: ריש תורא בדקולא - סליק לאגרא, ושדי דרגא מתותך. אמר שמואל: הני מילי בשור שחור וביומי ניסן, מפני שהשטן מרקד לו בין קרניו.  | שור תם - שלא נגח אדם.מועד - שנגח שלש פעמים.בדקולא - סל, שתולין בו תבן בראשו ואוכל.ושדי דרגא - לאו דוקא, אלא כלומר, הזהר ממנו הרבה.ביומי ניסן - מתוך שעברו ימי הסתיו שהארץ יבשה, ועכשיו רואה אותה מלאה דשאים זחה דעתו עליו, ונכנס בו יצר הרע. |
| תנו רבנן: מעשה במקום אחד שהיה ערוד והיה מזיק את הבריות, באו והודיעו לו לרבי חנינא בן דוסא. אמר להם: הראו לי את חורו! הראוהו את חורו, נתן עקבו על פי החור, יצא ונשכו ומת אותו ערוד. נטלו על כתפו והביאו לבית המדרש. אמר להם: ראו בני, אין ערוד ממית אלא החטא ממית. באותה שעה אמרו: אוי לו לאדם שפגע בו ערוד, ואוי לו לערוד שפגע בו רבי חנינא בן דוסא.  | ערוד - מן הנחש והצב בא, שנזקקין זה עם זה ויוצא משניהם ערוד.את חורו - שהוא יוצא משם.ומת הערוד - מצאתי בהלכות גדולות, אמרי במערבא: כשהערוד נושך את האדם, אם הערוד קודם למים - מת האדם; ואם האדם קודם למים - מת הערוד, ונעשה נס לרבי חנינא ונבקע מעין מתחת עקבו. |

### משנה: הזכרת ושאלת גשמים והבדלה

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. מזכירין גבורות גשמים בתחיית המתים, ושאלה [=של גשמים נעשית] בברכת השנים, והבדלה בחונן הדעת.רבי עקיבא אומר: אומרה [=להבדלה] ברכה רביעית בפני עצמה.רבי אליעזר אומר: בהודאה.  | משנה.מזכירין גבורות גשמים - משיב הרוח, שאינו לשון בקשה אלא לשון הזכרה ושבח.ושואלין - ותן טל ומטר, לשון בקשה.והבדלה בחונן הדעת - במוצאי שבת אתה חוננתנו. |

### הסבר מדוע קבעו דווקא בברכות אלו את ההוספות

|  |  |
| --- | --- |
| גמרא. מזכירין גבורות גשמים [=בתחיית המתים]. מאי טעמא? אמר רב יוסף: מתוך ששקולה [=ירידת גשמים] כתחיית המתים [=שאין חיים ללא מים], לפיכך קבעוה בתחיית המתים.  | גמרא. |
| ושאלה בברכת השנים. מאי טעמא? אמר רב יוסף: מתוך שהיא פרנסה לפיכך קבעוה בברכת פרנסה.  |  |
| הבדלה בחונן הדעת. מאי טעמא? אמר רב יוסף: מתוך שהיא חכמה קבעוה בברכת חכמה.ורבנן אמרי: מתוך שהיא חול לפיכך קבעוה בברכת חול.  | מתוך שהיא חכמה - החכם יודע להבדיל בין קדש לחול ובין טמא לטהור. |

### שבח לדעה

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רב אמי: גדולה דעה, שנתנה בתחלת ברכה של חול. ואמר רב אמי: גדולה דעה, שנתנה בין שתי אותיות [=אזכרות ה'], שנאמר: +שמואל א' ב'+ כי אל דעות ה'. וכל מי שאין בו דעה אסור לרחם עליו, שנאמר: +ישעיהו כ"ז+ "כי לא עם בינות הוא על כן לא ירחמנו עושהו".  | בין שתי אותיות - בין שתי הזכרות. |
| אמר רבי אלעזר: גדול מקדש שנתן בין שתי אותיות, שנאמר: +שמות ט"ו+ פעלת ה' מקדש ה'. ואמר רבי אלעזר: כל אדם שיש בו דעה - כאילו נבנה בית המקדש בימיו; דעה נתנה בין שתי אותיות, מקדש נתן בין שתי אותיות.  |  |
| מתקיף לה רב אחא קרחינאה: אלא מעתה, גדולה נקמה שנתנה בין שתי אותיות, שנאמר: +תהלים צד+ אל נקמות ה'! אמר ליה: אין, במילתה [=במקום שהנקמה נצרכת] מיהא גדולה היא. והיינו דאמר עולא: שתי נקמות הללו למה? אחת לטובה ואחת לרעה, לטובה - דכתיב: +דברים ל"ג+ הופיע מהר פארן, לרעה - דכתיב: אל נקמות ה' אל נקמות הופיע.  | **במילתה מיהא גדולה היא** - במקום שצריכה נקמה - דבר גדול הוא.שתי נקמות הללו למה - אחת לרעה - להנקם מן הנכרים שלא קבלו את התורה.ואחת לטובה - כדאמרינן בבבא קמא (דף ל"ח א): מפארן הופיע והפקיר ממונן לישראל; שור של ישראל שנגח שור של נכרי פטור.הופיע - גלה והפקיר, כשלא קבלו את התורה. |

### השתלשלות תקנת הבדלה

|  |  |
| --- | --- |
|  [=ציטוט המשנה:] רבי עקיבא אומר אומרה ברכה רביעית כו'. אמר ליה רב שמן בר אבא לרבי יוחנן: מכדי אנשי כנסת הגדולה תקנו להם לישראל ברכות ותפלות קדושות והבדלות, נחזי היכן תקון? [=האם בחונן הדעת או ברכה בפני עצמה!]אמר ליה: בתחילה [=כשעלו מהגולה בתחילת בית שני והיו דחוקים] קבעוה [=אנשי כנסת הגדולה] בתפלה, העשירו [=ויכולים לקנות יין] - קבעוה על הכוס, [=חזרו ו]הענו - חזרו וקבעוה בתפלה [=ונשכח כבר כיצד היתה התקנה המקורית, ונחלקו התנאים במשנתנו היאך יאמרו בתפלה], והם אמרו: המבדיל בתפלה צריך שיבדיל על הכוס.איתמר נמי, אמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן: אנשי כנסת הגדולה תקנו להם לישראל ברכות ותפלות קדושות והבדלות. בתחלה קבעוה בתפלה, העשירו - קבעוה על הכוס, חזרו והענו - קבעוה בתפלה, והם אמרו: המבדיל בתפילה צריך שיבדיל על הכוס.  | העשירו - לקנות יין.קבעוה על הכוס - ואז נשתכח תקנת עזרא, וכשחזרו והענו - קבעוה בתפלה, ונחלקו היאך יאמרוה.בתחלה - כשעלו מן הגולה והיו דחוקים.קדושות - קדוש היום. |

### הבדלה על הכוס לאחר התפילה

|  |  |
| --- | --- |
| איתמר נמי, רבה ורב יוסף דאמרי תרוייהו: המבדיל בתפלה צריך שיבדיל על הכוס. אמר רבא, ומותבינן אשמעתין: טעה ולא הזכיר גבורות גשמים בתחיית המתים ושאלה בברכת השנים - מחזירין אותו, והבדלה בחונן הדעת - אין מחזירין אותו, מפני שיכול לאומרה על הכוס! [=מהלשון "יכול" משמע שאין חובה להבדיל על הכוס, אלא שאם שכח בתפילה יכול לאומרה על הכוס]לא תימא מפני שיכול לאומרה על הכוס, אלא אימא מפני שאומרה על הכוס. איתמר נמי, אמר רבי בנימין בר יפת: שאל רבי יוסי את רבי יוחנן בצידן, ואמרי לה: רבי שמעון בן יעקב דמן צור את רבי יוחנן, ואנא, שמעית: המבדיל בתפלה, צריך שיבדיל על הכוס או לא? ואמר ליה: צריך שיבדיל על הכוס.  | מפני שיכול - משמע: אם ירצה שלא לחזור ולהתפלל, הא אם אמרה בתפלה - אינו צריך לאומרה על הכוס.ואנא שמעית - אני שמעתי. |
| איבעיא להו: המבדיל על הכוס, מהו שיבדיל בתפלה? אמר רב נחמן בר יצחק, קל וחומר מתפלה: ומה תפלה דעיקר תקנתא היא - אמרי: המבדיל בתפלה צריך שיבדיל על הכוס; המבדיל על הכוס, דלאו עיקר תקנתא היא - לא כל שכן?  |  |
| תני רב אחא אריכא קמיה דרב חיננא: המבדיל בתפלה משובח יותר ממי שיבדיל על הכוס, ואם הבדיל בזו ובזו - ינוחו לו ברכות על ראשו. הא גופא קשיא! אמרת, המבדיל בתפלה משובח יותר ממי שיבדיל על הכוס, אלמא: תפלה לחודה סגי, והדר תני: אם הבדיל בזו ובזו - ינוחו לו ברכות על ראשו, וכיון דנפיק ליה בחדא - אפטר, והויא ברכה שאינה צריכה, ואמר רב ואיתימא ריש לקיש, ואמרי לה רבי יוחנן וריש לקיש דאמרי תרוייהו: כל המברך ברכה שאינה צריכה - עובר משום: +שמות כ'+ לא תשא! אלא, אימא הכי: אם הבדיל בזו ולא הבדיל בזו - ינוחו לו ברכות על ראשו.  |  |

### שכח להבדיל בתפלה

|  |  |
| --- | --- |
| בעא מיניה רב חסדא מרב ששת: טעה בזו ובזו מהו? אמר ליה: טעה בזו ובזו - חוזר לראש. | חוזר לראש - לתפלה ולכוס. |

## תוספות מסכת ברכות דף לג עמוד א

אבל עקרב פוסק - בירושלמי קאמר דאם היה נחש מרתיע לבא כנגדו פוסק לפי שבא כנגדו בכעס מתכוין להזיקו ומיהו לא מצינו אם פסק שיחזור לראש מדלא קאמר ואם פסק חוזר לראש אבל לתחלת ברכה מיהא יחזור ואם טעה בג' ראשונות או בג' אחרונות חוזר לתחלת הג' באבות בראשונות ובעבודה באחרונות כדאמרינן לקמן בפרקין (דף לד.).

# דף לג עמוד ב

|  |  |
| --- | --- |
| אמר ליה רבינא לרבא: הלכתא מאי? [=האם המבדיל בתפילה צריך להבדיל על הכוס]אמר ליה: כי קידוש, מה קידוש אף על גב דמקדש בצלותא מקדש אכסא, אף הבדלה נמי - אף על גב דמבדיל בצלותא מבדיל אכסא.  | הלכתא מאי - המבדיל בתפילה צריך שיבדיל על הכוס, או לא. |

### הבדלה בתפילה ביום טוב לאחר השבת

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] רבי אליעזר אומר: בהודאה. [=אומר הבדלה של מוצאי שבת]רבי זירא הוה רכיב חמרא, הוה קא שקיל ואזיל רבי חייא בר אבין בתריה. אמר ליה [=רבי זירא לרבי חייא בר אבין]: ודאי דאמריתו משמיה דרבי יוחנן: הלכה כרבי אליעזר ביום טוב שחל להיות אחר השבת [=היות שלא אומרים אתה חונן ביום טוב, אי אפשר להבדיל בברכה רביעית]אמר ליה: אין. [=הקשה לו רבי זירא:] הלכה - מכלל דפליגי?[=שואלת הגמרא על שאלת רבי זירא:] ולא פליגי? והא פליגי רבנן! [=מסבירה הגמרא את שאלת רבי זירא:] אימר דפליגי רבנן - בשאר ימות השנה, ביום טוב שחל להיות אחר השבת מי פליגי? [=הרי ת"ק סובר שאומר הבדלה בחונן הדעת, אבל ביום טוב שאחר השבת לא אומרים בכלל ברכת אתה חונן, ואם כן פשוט שיש לומר את ההבדלה בהודאה!]והא פליג רבי עקיבא [=שאומר הבדלה כברכה בפני עצמה, ולכן צריך לחדש הלכה כרבי אליעזר, שלא לומר הבדלה כברכה בפני עצמה ביום טוב שאחר השבת]! אטו כל השנה כולה מי עבדינן כרבי עקיבא, דהשתא ניקו ונעביד כוותיה? כל השנה כולה מאי טעמא לא עבדינן כרבי עקיבא? דתמני סרי תקון, תשסרי לא תקון, הכא נמי - שב תקון, תמני לא תקון! אמר ליה: לאו הלכה אתמר [=רבי יוחנן לא אמר הלכה כרבי אליעזר ביום טוב שאחר השבת], אלא מטין אתמר.  | ביום טוב שחל להיות אחר השבת - שאין מתפללין אתה חונן.הכי גרסינן: הלכה מכלל דפליגי, ולא פליגי, והא פליגי רבנן אימר דפליגי רבנן בשאר ימות השנה, ביום טוב שחל להיות אחר השבת מי פליגי, והא פליג רבי עקיבא אטו כל השנה מי עבדינן כרבי עקיבא דהשתא נעביד וכו'.והכי פריך: אמר לו רבי זירא: הלכה מכלל דפליגי, בתמיה, ופריך הגמרא: ולא פליגי, והא פליגי רבנן וכו'.והא פליג רבי עקיבא - לומרה ברכה רביעית לעצמה, ואיצטריך למימר הלכה כרבי אליעזר לאפוקי מדרבי עקיבא.אטו כל השנה כולה מי עבדינן כרבי עקיבא דהשתא נעביד כותיה - דאצטריך למימר הלכה כרבי אליעזר. |
| דאתמר, רבי יצחק בר אבדימי אמר משום רבינו: הלכה [=דורשים ברבים], ואמרי לה: מטין [=מורים ליחיד], רבי יוחנן אמר: מודים [=חכמים לרבי אליעזר ביום טוב שחל אחר השבת]; ורבי חייא בר אבא אמר: נראין [=גם ליחיד לא מורים כרבי אליעזר, אבל אם עשה לא מחזירים].  | הלכה - מאן דאמר הלכה - דרשינן לה בפרקין, ומאן דאמר מטין - מדרש לא דרשינן ברבים, אבל אורויי מורינן ליחיד לעשות כרבי אליעזר ביום טוב שחל להיות באחד בשבת, ומאן דאמר נראין - אורויי נמי לא מורינן, ואי עביד לא מהדרינן עובדא.מודים - חכמים לרבי אליעזר ביום טוב שחל להיות אחר השבת. |
| אמר רבי זירא: נקוט [=את הגרסה] דרבי חייא בר אבא בידך, דדייק [=בלשון רבו] וגמר שמעתא מפומא דמרה שפיר כרחבא דפומבדיתא. דאמר רחבא אמר רבי יהודה: הר הבית סטיו כפול היה, והיה סטיו לפנים מסטיו. [=וחזר על הלשון שהשתמש בו רבו, למרות שבלשון המשנה אומרים אצטבא ולא סטיו]. | נקוט דרבי חייא בר אבא בידך - שהוא מדקדק בלשון רבו, וקובע בו סימנים שלא יתחלף לו נראין במטין או במודים.כרחבא - שהיה מדקדק בלשון רבו ואומר סטיו כפול היה ואף על פי שבלשון משנה קורהו אצטבא, בפסחים ובסוכה על גב האצטבא, הוא דקדק בלשון רבו ולא אמר אצטבא כפולה היתה, יש פותרין הא דרחבא מדאמר רבי יהודה דדייק ספיקי דרבוותיה אי מדרבי יהודה אי מדרב יהודה, וקשיא לי בגוה טובא, חדא - דרחבא לא ראה רבי יהודה מימיו, לא רבי יהודה ברבי אלעאי ולא רבי יהודה נשיאה, ועוד: כולהו אמוראי נמי דייקו לומר דבר בשם אומרו, ועוד: ליכא למימר מהא דדייק לישנא דשמעתא, אלא ספיקי דרבוותא.סטיו כפול - אצטבאות זו לפנים מזו, בהיקף עגול, לישב שם. |
| אמר רב יוסף: אנא לא האי ידענא ולא האי ידענא [=לא לשון נראין, ולא מודים, ולא מטים], אלא מדרב ושמואל ידענא, דתקינו לן מרגניתא בבבל: ותודיענו ה' אלהינו את משפטי צדקך ותלמדנו לעשות חקי רצונך, ותנחילנו זמני ששון וחגי נדבה ותורישנו קדושת שבת וכבוד מועד וחגיגת הרגל, בין קדושת שבת לקדושת יום טוב הבדלת ואת יום השביעי מששת ימי המעשה קדשת, הבדלת וקדשת את עמך ישראל בקדושתך, ותתן לנו וכו'.  | לא האי ידענא כו' - לא נראין ולא מודים ולא מטים.ותודיענו - לומר במקום ותתן לנו ולכשיגיע בין קדושת שבת לקדושת יום טוב וכו' הבדלת וקדשת את עמך ישראל בקדושתך יאמר ותתן לנו ה' אלהינו מועדים לשמחה וכו', ומסיים מקדש ישראל והזמנים. |

### משנה: האומר על קן צפור

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. האומר [=בתפילה] על קן צפור יגיעו רחמיך, [=או שאומר בתפילה:] ועל טוב יזכר שמך, [=או שאומר:] מודים מודים - משתקין אותו.  | משנה.האומר - בתפלתו.על קן צפור יגיעו רחמיך - אנשים שהיו מראים עצמם כמתכונים להעמיק בלשון תחנונים, ואומרים: רחום וחנון אתה, ועל קן צפור יגיעו רחמיך, שאמרת לשלח את האם, או שאומר: על טוב שאתה עושה לנו יזכר שמך, או שאומר: מודים מודים - משתקין אותו. |

### הפגם בתפילות המוזכרות במשנתנו

|  |  |
| --- | --- |
| גמרא. בשלמא מודים מודים משתקין אותו - משום דמיחזי כשתי רשויות, "ועל טוב יזכר שמך" - נמי משמע על הטובה ולא על הרעה, ותנן: חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על הטובה. אלא, "על קן צפור יגיעו רחמיך" מאי טעמא? פליגי בה תרי אמוראי במערבא, רבי יוסי בר אבין ורבי יוסי בר זבידא; חד אמר: מפני שמטיל קנאה במעשה בראשית [=כאילו חס רק על הצפור], וחד אמר: מפני שעושה מדותיו של הקדוש ברוך הוא רחמים, ואינן אלא גזרות.  | גמרא.שמטיל קנאה - לומר: על אלה חס, ולא על שאר בריותיו.מדותיו - מצותיו, והוא לא לרחמים עשה, אלא להטיל על ישראל חקי גזרותיו; להודיע שהם עבדיו ושומרי מצותיו וגזרות חוקותיו, אף בדברים שיש לשטן ולנכרים להשיב עליהם, ולומר מה צורך במצוה זו. |
| ההוא דנחית קמיה דרבה ואמר: "אתה חסת על קן צפור, אתה חוס ורחם עלינו". אמר רבה: כמה ידע האי צורבא מרבנן לרצויי למריה! אמר ליה אביי: והא "משתקין אותו" תנן! ורבה נמי - לחדודי לאביי הוא דבעי.  | ורבה נמי לחדודי לאביי הוא דבעי - שישיב לו מה שהשיב. |
| ההוא דנחית קמיה דרבי חנינא, אמר: "האל הגדול הגבור והנורא והאדיר והעזוז והיראוי החזק והאמיץ והודאי והנכבד". המתין לו עד דסיים, כי סיים אמר ליה: סיימתינהו לכולהו שבחי דמרך? למה לי כולי האי? אנן הני תלת דאמרינן - אי לאו דאמרינהו משה רבינו באורייתא, ואתו אנשי כנסת הגדולה ותקנינהו בתפלה - לא הוינן יכולין למימר להו, ואת אמרת כולי האי ואזלת! משל, למלך בשר ודם שהיו לו אלף אלפים דינרי זהב, והיו מקלסין אותו בשל כסף, והלא גנאי הוא לו!  | אי לאו דאמרינהו משה - האל הגדול הגבור והנורא אשר לא ישא פנים ולא יקח שוחד (דברים י').ותקנינהו בתפלה - כשהתפלל עזרא על מעל הגולה, בספר עזרא (נחמיה ט'). |

### יראת שמים

|  |  |
| --- | --- |
| ואמר רבי חנינא: הכל בידי שמים - חוץ מיראת שמים, שנאמר +דברים י'+: "ועתה ישראל מה ה' אלהיך שואל מעמך כי אם ליראה".  | הכל בידי שמים - כל הבא על האדם ביד הקדוש ברוך הוא; כגון ארוך, קצר, עני, עשיר, חכם, שוטה, לבן, שחור, הכל בידי שמים הוא, אבל צדיק ורשע אינו בא על ידי שמים, את זו מסר בידו של אדם, ונתן לפניו שתי דרכים, והוא יבחר לו יראת שמים. |
| אטו יראת שמים מילתא זוטרתא היא? והאמר רבי חנינא משום רבי שמעון בן יוחי: אין לו להקדוש ברוך הוא בבית גנזיו אלא אוצר של יראת שמים, שנאמר: +ישעיהו ל"ג+ יראת ה' היא אוצרו! אין, לגבי משה מילתא זוטרתא היא. דאמר רבי חנינא: משל, לאדם שמבקשים ממנו כלי גדול ויש לו - דומה עליו ככלי קטן. קטן ואין לו - דומה עליו ככלי גדול.  |  |

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] מודים מודים - משתקין אותו. אמר רבי זירא: כל האומר "שמע שמע" - כאומר מודים מודים דמי.  |  |
| מיתיבי: הקורא את שמע וכופלה - הרי זה מגונה. מגונה הוא דהוי, שתוקי לא משתקינן ליה! לא קשיא: הא - דאמר מילתא מילתא [=מילה מילה] ותני לה [=חוזר על כל מילה פעמיים, זה מגונה ולא יותר], והא דאמר פסוקא פסוקא ותני ליה [=נראה כמודה כשתי רשויות ומשתקין אותו].  | מילתא מילתא ותני לה - כל תיבה ותיבה חוזר ושונה - מגונה הוי, שתוקי לא משתקינן ליה, שאין זה דומה למקבל עליו שתי מלכיות, אלא למתלוצץ, אמר פסוק שלם ותני ליה - משתקינן ליה, דמחזי כשתי רשויות. |
| אמר ליה רב פפא לאביי: ודילמא מעיקרא לא כוון דעתיה, ולבסוף כוון דעתיה? אמר ליה:  |  |

# דף לד עמוד א

|  |  |
| --- | --- |
| חברותא כלפי שמיא מי איכא? אי לא כוון דעתיה מעיקרא - מחינן ליה במרזפתא דנפחא עד דמכוין דעתיה.  | חברותא כלפי שמיא - מנהג שנוהג אדם בחברו ינהג אצל המקום, ולא יזהר בתפלתו.מחינן ליה - כלומר: מלמדין אותו שיכוין ומכין אותו אם ירגיל בכך.מרזפתא - קורנס, ותשם את המקבת בידה מתרגמינן מרזפתא (שופטים ד'). |

### משנה: העובר לפני התיבה

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. (האומר: יברכוך טובים - הרי זה דרכי מינות.) העובר לפני התיבה וטעה - יעבור אחר תחתיו, ולא יהא סרבן באותה שעה. מהיכן הוא מתחיל? מתחלת הברכה שטעה זה. העובר לפני התיבה לא יענה אמן אחר הכהנים מפני הטרוף, ואם אין שם כהן אלא הוא - לא ישא את כפיו. ואם הבטחתו שהוא נושא את כפיו וחוזר לתפלתו - רשאי.  | משנה.ולא יהא סרבן באותה שעה - לפי ששאר יורדין לפני התיבה כשאומרים לו לך רד צריך לסרב פעם אחת, כלומר איני כדאי לכך, כדאמרינן לקמן בשמעתין אבל זה לא יסרב, מפני שגנאי הוא שתהא התפלה מופסקת כל כך.מתחלת הברכה שטעה זה - אם דלג אחת מן הברכות ואמר אחרת, ואינו יודע לשוב ולאחוז סדרו - יתחיל העובר תחתיו אותה ברכה שדלג זה, ואומר משם ולהלן.לא יענה אמן אחר הכהנים - השליח צבור בסוף כל ברכה וברכה.מפני הטירוף - שלא תטרף דעתו ויטעה, לפי ששליח צבור הוא צריך להתחיל ברכה שניה, ולומר לפני הכהנים כל תיבה ותיבה, כדאמרינן במסכת סוטה (דף ל"ט ב) ובענותו אמן לא יוכל לכוין מהר ולהתחיל בברכה שלאחריו.אם אין שם כהן אלא הוא - החזן.לא ישא את כפיו - שמא לא יוכל לחזור לתפלתו לדעת לכוין להתחיל בשים שלום, שדעתו מטורפת מאימת הצבור.ואם הבטחתו - כלומר: אם בטוח הוא שאין דעתו מטורפת מאימת הצבור. |

### סירוב לעבור לפני התיבה

|  |  |
| --- | --- |
| גמרא. תנו רבנן: העובר לפני התיבה - צריך לסרב, ואם אינו מסרב - דומה לתבשיל שאין בו מלח, ואם מסרב יותר מדאי - דומה לתבשיל שהקדיחתו מלח. כיצד הוא עושה - פעם ראשונה יסרב, שניה מהבהב, שלישית - פושט את רגליו ויורד. תנו רבנן: שלשה רובן קשה ומיעוטן יפה, ואלו הן: שאור, ומלח, וסרבנות.  | גמרא.יסרב - כשאומרים לו לך, יעשה עצמו כלא רוצה, כלומר: איני כדאי.שהקדיחתו - לשון שריפה, כמו כי אש קדחה באפי (דברים לב).מהבהב - כלומר: מזמין עצמו כמו ננער לעמוד. |

### טעה בתפילת העמידה

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רב הונא: טעה בשלש ראשונות - חוזר לראש, באמצעיות - חוזר לאתה חונן, באחרונות - חוזר לעבודה.ורב אסי אמר: אמצעיות אין להן סדר. [=ואם דלג ברכה אחת ואחר כך נזכר בה אומר אף שלא במקומה]. | אין להן סדר - ואם דלג ברכה אחת ואחר כך נזכר בה - אומרה, אף שלא במקומה. |
| מתיב רב ששת: מהיכן הוא חוזר - מתחלת הברכה שטעה זה, תיובתא דרב הונא [=ולפי דבריו היה החזן צריך לחזור לאתה חונן]!אמר לך רב הונא: אמצעיות - כולהו חדא ברכתא נינהו [=וכשאמרה המשנה מתחלת הברכה שטעה זה, הכוונה שמתחיל בברכת אתה חונן].  | מתחלת הברכה שטעה זה - וממילא משתמע דגומר ממנה והלאה, אלמא על סדרה צריך לחזור ולאומרה.חדא ברכתא נינהו - ודקתני מתניתין מתחלת הברכה שטעה זה - היינו אתה חונן. |

### בקשה רק באמצעיות

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רב יהודה: לעולם אל ישאל אדם צרכיו לא בשלש ראשונות, ולא בשלש אחרונות, אלא באמצעיות. דאמר רבי חנינא: ראשונות - דומה לעבד שמסדר שבח לפני רבו, אמצעיות - דומה לעבד שמבקש פרס מרבו, אחרונות - דומה לעבד שקבל פרס מרבו ונפטר [=מבקש רשות לעזוב] והולך לו.  | ונפטר - נוטל רשות. |

### קיצור ואריכות בתפילה

|  |  |
| --- | --- |
| תנו רבנן: מעשה בתלמיד אחד שירד לפני התיבה בפני רבי אליעזר והיה מאריך יותר מדאי. אמרו לו תלמידיו: רבינו, כמה ארכן הוא זה! אמר להם: כלום מאריך יותר ממשה רבינו? דכתיב ביה: +דברים ט'+ את ארבעים היום ואת ארבעים הלילה וגו'. שוב מעשה בתלמיד אחד שירד לפני התיבה בפני רבי אליעזר והיה מקצר יותר מדאי. אמרו לו תלמידיו: כמה קצרן הוא זה! אמר להם: כלום מקצר יותר ממשה רבינו? דכתיב: +במדבר י"ב+ אל נא רפא נא לה.  |  |
| אמר רבי יעקב אמר רב חסדא: כל המבקש רחמים על חבירו אין צריך להזכיר שמו, שנאמר: אל נא רפא נא לה, ולא קמדכר שמה דמרים.  | אינו צריך להזכיר שמו - של חולה. |

### הכריעות בתפילה

|  |  |
| --- | --- |
| תנו רבנן: אלו ברכות שאדם שוחה בהן: באבות תחלה וסוף, בהודאה תחלה וסוף, ואם בא לשוח בסוף כל ברכה וברכה ובתחלת כל ברכה וברכה - מלמדין אותו שלא ישחה.  | תחלה וסוף - במודים, ולך נאה להודות. |
| אמר רבי שמעון בן פזי אמר רבי יהושע בן לוי משום בר קפרא: הדיוט - [=שוחה] כמו שאמרנו [=בבריתא שלעיל].  |  |

## תוספות מסכת ברכות דף לד עמוד א

אמר מודים מודים משתקין אותו - ירושלמי הדא דתימא בצבור אבל ביחיד תחנונים הם.

אמר פסוקא פסוקא וכפליה - פי' בקונטרס משתקין אותו דמחזי כעושה ב' רשויות ובה"ג ובפר"ח מפרש איפכא פסוקא פסוקא אין משתקין אותו מיהו מגונה הוי אך לשון הגמרא לא משמע כפי' ואותן בני אדם שאומרים ב' או ג' פעמים שמע ישראל ביוה"כ משתקין אותם לפירש"י ולפר"ח מגונה מיהא הוי או שמא אין לחוש רק כשקורא ק"ש בעונתה ומקבל עליו עול מלכות שמים ומ"מ טוב שלא לומר אך מה שאומרים ה' הוא האלהים ז' פעמים ביוה"כ ויום ערבה כנגד ז' רקיעים משבחים לבורא שהוא דר למעלה מז' מנהג כשר הוא וגם מצינו בקרא שתי פעמים ה' הוא האלהים גבי אליהו (מלכים א יח).

מהיכן הוא מתחיל מתחלת הברכה שטעה בה - ירושלמי בטיטי אשתתק באופנים אתון שיילון לר' בון אמר להו בשם ריב"ל זה שעבר תחתיו יתחיל ממקום שפסק ופריך והתנן מתחיל מתחלת הברכה שטעה בה אמר להו מכיון דעניתון קדושת השם כמי שהוא תחלת הברכה דמי.

לא יענה אמן אחר הכהנים מפני הטרוף - תימה תיפוק ליה דמפסיק תפלה אם עונה אמן וי"ל מאחר שלא אמר האי טעמא ש"מ דעניית אמן לא חשיב ליה הפסקה מאחר שצורך תפלה הוא אבל לקרות כהנים לדוכן אומר ר"ת שאין ש"צ יכול לקוראם דחשיב הפסקה לתפלה אם קוראם אלא אחד מבני הקהל קוראם והא דאמרינן בסוטה פ' אלו נאמרים (ד' לח.) לשנים קורא כהנים וכו' לאו אשליח צבור קאי אלא אחזן כדתניא בספרי (פרשת נשא) אמור להם מלמד שהחזן אומר להם אמרו וחזן לאו היינו שליח צבור דחזן היינו המתעסק בצרכי צבור וכן משמע נמי בסוטה (ד' לט:) דלאו אשליח צבור קאי דמעיקרא קאמר אין הכהנים רשאין להתחיל בברכה עד שיכלה הדבור מפי הקורא פי' הקורא כהנים ואח"כ אומר אין שליח צבור רשאי וכו' משמע דשנים הם ויש שהיו רוצים לומר דכמו כן אין ש"צ רשאי להקרות יברכך לכהנים דכמו כן הוי הפסקה אמנם רבינו יהודה פי' דבהדיא יש במדרש טעמי יתרות וחסרות אמור להם מלמד ששליח צבור אומר להם על כל דבור ודבור וכן יש שרוצים להתיר לשליח צבור עצמו לקרות כהנים אפילו לפי ר"ת דמה דפי' דהויא הפסקה היינו דוקא בימיהם מיד כשסיימו ברכת הודאה לא היו אומרים או"א ברכנו בברכה כדמשמע בסוטה (שם) דקאמר אין הקורא רשאי לקרות כהנים עד שיכלה אמן מפי הצבור פי' אמן שעונין בסיום ברכת הודאה אלמא משמע שלא היו אומרים אלא כהנים מיד אבל עכשיו שהורגלו לומר אלהינו בלשון ברכה ותפלה אין זו הפסק דלא גרע מעניית אמן דהכא דלא חשיבא הפסק כדפרישית.

אמצעיות אין להן סדר - פי' בקונטרס ואם דלג ברכה אחת ואחר כך נזכר בה שלא במקומה אומרה במקום שנזכר. ולא נהירא דהא תנן במגילה (פ"ב ד' יז.) הקורא את המגילה למפרע לא יצא ותניא (שם) וכן בהלל וכן בק"ש וכן בתפלה לכך נראה כפירוש רשב"ם ורב אלפס דאין להן סדר דקאמר היינו שיתחיל במקום שדלג הברכה ומשם ואילך יאמר הכל על הסדר אבל ודאי לא יתחיל באתה חונן כמו בג' ראשונות וג' אחרונות שחוזר לראש וראיה מדתניא בתוספתא דמכילתין הקורא את שמע והשמיט בה פסוק אחד לא יקרא אותו פסוק בפני עצמו אלא מתחיל מאותו פסוק ואילך וגומר עד סופה ותניא נמי בפ"ב דמגילה (ד' יח:) שאם השמיט פסוק א' במגילה שקורא על הסדר מאותו פסוק ואילך והתם משוי תפלה למגילה לענין הך מילתא כדפרישית ובה"ג פסק כרב אסי דאמר אמצעיות אין להן סדר חדא דרב הונא כתלמיד לגבי רב אסי כדאמרינן בכמה מקומות אמר רב הונא אמר רב אסי ועוד דלרב הונא צריך לדחוק ולשנויי מתני' דכולהו חדא ברכתא נינהו ואשנויי דחיקי לא ניקום ונסמוך ועוד דרב אסי ורב ששת קיימי בחד שיטתא ועוד דבשל סופרים הלך אחר המיקל וא"כ אדם שטעה ודלג ברכה אחת באמצעיות או שלא אמר המלך המשפט בין ר"ה ליוה"כ דקי"ל בפ"ק (דף יב:) דמחזירין אותו לא יחזור לאתה חונן אלא לאותה ברכה שדלג ומשם ואילך יאמר על הסדר כדפי' רשב"ם והיכא שטעה בג' ראשונות כגון שטעה בחתימתן או לא הזכיר בין ר"ה ליוה"כ בברכת אבות זכרנו או בתחיית המתים מי כמוך או שלא אמר המלך הקדוש חוזר לראשונה והיכא שטעה בשלש אחרונות כגון שטעה כמו כן בחתימתן או שלא הזכיר בין ראש השנה ליוה"כ בשים שלום בספר חיים טובים או וכתוב לחיים טובים בהודאה חוזר לעבודה וטעמא דכיון שכולה שבח הוי כברכה א'. ותענית צבור שש"צ קובע ברכה לעצמו שאומר עננו בין גואל לרופא אם שכחה ונזכר בה קודם סיום תפלה אין מחזירין אותו כיון שהיה צריך לחזור ולומר על הסדר כפי' רשב"ם א"כ הויא ברכה לבטלה אם מחזירין אותו אבל לפי' הקונטרס היה אומרה במקום שנזכר ואין כאן ברכה לבטלה.

אל ישאל אדם צרכיו לא בג' ראשונות ולא בג' אחרונות - פי' ר"ח ורבינו האי דוקא ליחיד אבל צרכי צבור שואלין ולכך אנו אומרים זכרנו וקרובץ ויעלה ויבא בהם ותדע דדוקא יחיד קאמר שהרי עיקר ברכות אחרונות צרכי צבור הם.

מלמדין אותו שלא ישחה - וא"ת וישחה ומה בכך וי"ל שלא יבא לעקור דברי חכמים שלא יאמרו כל אחד מחמיר כמו שהוא רוצה ואין כאן תקנת חכמי' וחיישינן ליוהרא.

# דף לד עמוד ב

|  |  |
| --- | --- |
| כהן גדול - בסוף כל ברכה וברכה, והמלך - תחלת כל ברכה וברכה, וסוף כל ברכה וברכה. [=ככל שאדם חשוב יותר כך צריך להכניע עצמו לפני ה'].אמר רבי יצחק בר נחמני: לדידי מפרשא לי מיניה דרבי יהושע בן לוי: הדיוט - כמו שאמרנו, כהן גדול - תחלת כל ברכה וברכה, המלך - כיון שכרע, שוב אינו זוקף, שנאמר: +מלכים א' ח'+ ויהי ככלות שלמה להתפלל וגו' קם מלפני מזבח ה' מכרע על ברכיו.  | כהן גדול בסוף כל ברכה - כל מה שהוא גדול ביותר צריך להכניע ולהשפיל עצמו.אינו זוקף - עד שיגמור.קם מלפני מזבח ה' מכרוע - רישיה דקרא ויהי ככלות שלמה להתפלל והדר קם מכרוע. |
| תנו רבנן: קידה - על אפים, שנאמר: +מלכים א' א'+ ותקד בת שבע אפים ארץ.כריעה - על ברכים, שנאמר: מכרע על ברכיו.השתחואה - זו פשוט ידים ורגלים, שנאמר: +בראשית ל"ז+ הבוא נבוא אני ואמך ואחיך להשתחות לך ארצה.  | ארצה - לשון משתטח משמע. |
| אמר רב חייא בריה דרב הונא: חזינא להו לאביי ורבא דמצלו אצלויי. [=מטים על צדם] | דמצלו אצלויי - כשנופלין על פניהם אין פושטין ידיהם ורגליהם, אלא מטין על צדיהן. |
| תני חדא: הכורע בהודאה הרי זה משובח.ותניא אידך: הרי זה מגונה! לא קשיא: הא – בתחלה [=משובח], הא - לבסוף. רבא כרע בהודאה תחלה וסוף. אמרי ליה רבנן: אמאי קא עביד מר הכי? אמר להו: חזינא לרב נחמן דכרע [=תחלה וסוף], וחזינא ליה לרב ששת דקא עבד הכי. והתניא: הכורע בהודאה הרי זה מגונה? ההיא - בהודאה שבהלל. והתניא: הכורע בהודאה ובהודאה של הלל הרי זה מגונה?כי תניא ההיא - בהודאה דברכת המזון.  | בתחלה - כורע.חזינא לרב נחמן דכרע - תחלה וסוף.בהודאה דהלל - הודו לה' כי טוב. |

### משנה: המתפלל וטעה

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. המתפלל וטעה - סימן רע לו, ואם שליח צבור הוא - סימן רע לשולחיו, מפני ששלוחו של אדם כמותו. אמרו עליו על רבי חנינא בן דוסא, שהיה מתפלל על החולים ואומר: זה חי וזה מת. אמרו לו: מנין אתה יודע? אמר להם: אם שגורה תפלתי בפי - יודע אני שהוא מקובל, ואם לאו - יודע אני שהוא מטורף.  | משנה.אם שגורה - אם סדורה תפלתי בפי במרוצה ואיני נכשל, ותחנתי נובעת מלבי אל פי, כל מה שאני חפץ להאריך בתחנונים.שהוא מטורף - החולה, לשון אחר: [לשון] טורפין לו תפלתו בפניו, כלומר: התפלה שהתפללו עליו מטורפת וטרודה ממנו ואינה מקובלת. |
| גמרא. אהייא? [=באיזו ברכה הטעות היא סימן רע?]אמר רב חייא אמר רב ספרא משום חד דבי רבי: באבות.  | גמרא.אהייא - בהיכא, ובאיזו מן הברכות הוי טעות בסימן רע. |
| איכא דמתני לה אברייתא: המתפלל צריך שיכוין את לבו בכולן, ואם אינו יכול לכוין בכולן - יכוין את לבו באחת; אמר רבי חייא אמר רב ספרא משום חד דבי רבי: באבות.  | באבות - שהוא תחלת התפלה, רמז הוא שאין חפץ בה. |

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] אמרו עליו על רבי חנינא וכו'. מנא הני מילי? אמר רבי יהושע בן לוי: דאמר קרא: +ישעיהו נ"ז+ בורא ניב שפתים [=כשהדיבור בריא באדם] שלום שלום לרחוק ולקרוב אמר ה' ורפאתיו.  | בורא ניב שפתים - כשהניב בריא באדם - אז מובטח על השלום. |

### שכר תלמידי חכמים

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן: כל הנביאים כולן לא נתנבאו [=את הטובות והנחמות] אלא למשיא בתו לתלמיד חכם, ולעושה פרקמטיא לתלמיד חכם, ולמהנה תלמיד חכם מנכסיו. אבל תלמידי חכמים עצמן - [= ישעיהו פרק סד פסוק ג] עַיִן לֹא רָאָתָה אֱלֹהִים זוּלָתְךָ יַעֲשֶׂה לִמְחַכֵּה לוֹ. | לא נתנבאו - הטובות והנחמות.עין לא ראתה - לא נראית ולא נגלית לשום נביא. |

### שכר לעולם הבא

|  |  |
| --- | --- |
| ואמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן: כל הנביאים כולן לא נתנבאו אלא לימות המשיח, אבל לעולם הבא - עין לא ראתה אלהים זולתך. ופליגא דשמואל, דאמר שמואל: אין בין העולם הזה לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות בלבד, שנאמר: +דברים ט"ו+ "כי לא יחדל אביון מקרב הארץ". [=ולפי זה לא יתכן שנבואות הנביאים כולם עוסקים בימות המשיח]. |  |
| ואמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן: כל הנביאים כולן לא נתנבאו אלא לבעלי תשובה, אבל צדיקים גמורים – "עין לא ראתה אלהים זולתך". ופליגא דרבי אבהו, דאמר רבי אבהו: מקום שבעלי תשובה עומדין - צדיקים גמורים אינם עומדין, שנאמר: +ישעיהו נ"ז+ "שלום שלום לרחוק ולקרוב". לרחוק ברישא והדר לקרוב. ורבי יוחנן אמר לך: מאי רחוק? שהיה רחוק מדבר עבירה מעיקרא, ומאי קרוב? שהיה קרוב לדבר עבירה ונתרחק ממנו השתא.  | רחוק - שהיה רחוק כל ימיו מן העבירה, דהיינו צדיק מעיקרו. |
| מאי "עין לא ראתה"? אמר רבי יהושע בן לוי: זה יין המשומר בענביו מששת ימי בראשית.רבי שמואל בר נחמני אמר: זה עדן שלא שלטה בו עין כל בריה. שמא תאמר, אדם הראשון היכן היה? - בגן. ושמא תאמר: הוא גן, הוא עדן? תלמוד לומר: +בראשית ב'+ ונהר יצא מעדן להשקות את הגן, גן לחוד ועדן לחוד.  |  |

|  |  |
| --- | --- |
| תנו רבנן: מעשה שחלה בנו של רבן גמליאל, שגר [=שלח רבן גמליאל] שני תלמידי חכמים אצל רבי חנינא בן דוסא לבקש עליו רחמים. כיון שראה אותם עלה לעלייה ובקש עליו רחמים. בירידתו, אמר להם: לכו - שחלצתו חמה [=ירד חום הגוף]. אמרו לו: וכי נביא אתה? אמר להן: לא נביא אנכי ולא בן נביא אנכי, אלא כך מקובלני: אם שגורה תפלתי בפי - יודע אני שהוא מקובל, ואם לאו - יודע אני שהוא מטורף. ישבו וכתבו וכוונו אותה שעה. וכשבאו אצל רבן גמליאל, אמר להן: העבודה! לא חסרתם ולא הותרתם, אלא כך היה מעשה, באותה שעה חלצתו חמה ושאל לנו מים לשתות. ושוב מעשה ברבי חנינא בן דוסא שהלך ללמוד תורה אצל רבי יוחנן בן זכאי, וחלה בנו של רבי יוחנן בן זכאי. אמר לו: חנינא בני, בקש עליו רחמים ויחיה. הניח ראשו בין ברכיו ובקש עליו רחמים - וחיה. אמר רבי יוחנן בן זכאי: אלמלי הטיח בן זכאי את ראשו בין ברכיו כל היום כולו - לא היו משגיחים עליו. אמרה לו אשתו: וכי חנינא גדול ממך? אמר לה: לאו, אלא הוא דומה כעבד לפני המלך [=בן בית, נכנס ויוצא שלא ברשות], ואני דומה כשר לפני המלך. [=שאינו רגיל לבוא לפניו] | חלצתו חמה - שלפתו, ניטלה מגופו החמה, הוא החולי הקודחו, חלצתו - לשון חלץ מהם +[הושע ה']+.לא חסרתם - שעה.כעבד - בן בית, נכנס ויוצא שלא ברשות.כשר לפני המלך - שאינו רגיל לבא לפניו. |
| ואמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן: אל יתפלל אדם אלא בבית שיש שם חלונות, שנאמר: +דניאל ו'+ וכוין פתיחן ליה בעליתה (לקבל) [נגד] ירושלם. אמר רב כהנא: חציף עלי מאן דמצלי בבקתא [=בבקעה, מקום פתוח]. ואמר רב כהנא: חציף עלי מאן דמפרש חטאיה, שנאמר: +תהלים ל"ב+ אשרי נשוי פשע כסוי חטאה. הדרן עלך אין עומדין. | חלונות - שגורמין לו שיכוין לבו, שהוא מסתכל כלפי שמים ולבו נכנע.דמצלי בבקתא - בבקעה, שכשהוא במקום צניעות חלה עליו אימת מלך, ולבו נשבר.הדרן עלך אין עומדין. |

## תוספות מסכת ברכות דף לד עמוד ב

קידה על אפים - ומייתי קרא אף על גב דאשכחן נמי בענין אחר יש לומר דקים ליה מקבלה דקידה על אפים ומייתי קרא דמסייעו.

חזינא לאביי ורבא דמצלו אצלויי - פירוש שהיו מטין על צדיהן.

יכוין לבו באחת מהן - והא דאמרי' בסוף פרק ת"ה (דף ל:) לעולם ימוד אדם דעתו אם יכול לכוין יתפלל ואם לאו אל יתפלל יש לפרש התם נמי באחת מהן.

חציף עלי מאן דמצלי בבקתא - וא"ת הכתיב ויצא יצחק לשוח בשדה (בראשית כד)?

י"ל דהתם מיירי בהר המוריה כדאמרי' בפסחים פרק האשה (ד' פח.) לא כיצחק שקראו שדה וכו'

א"נ בקתא דהכא מיירי בבקעה במקום שרגילין שם בני אדם לעבור והולכי דרכים.

כסוי חטאה - וטעמא לפי שאז מתבייש על חטאו אבל אם מפרש חטאיו דומה שאינו מתבייש עליו ואמרינן לעיל פרק קמא (ד' יב:) כל העושה דבר ומתבייש מוחלים לו מיד.