# דף צ עמוד ב

...

# פרק י

צ,ב – צו,א

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. המצניע לזרע ולדוגמא ולרפואה, והוציאו בשבת - חייב בכל שהוא [=שהרי החשיבו]. וכל אדם אין חייב עליו אלא כשיעורו. חזר [=המצניע ונמלך שלא לזורעו או להשתמש בו לרפואה] והכניסו - אינו חייב אלא כשיעורו.  | משנה.המצניע בכל שהוא - דהא אחשביה.אלא כשיעורו - בכל אחד שיעור המפורש לו: בזרעונין - חמשה, זרע קישואין או דילועין או פול המצרי - שנים, ובשאר דברים כגון יין או אוכלין או גמי - כשיעור המפורש בכלל גדול ובהמוציא.חזר והכניסו - זה שהצניע פחות מכשיעור והוציאו, אם חזר ונמלך שלא לזורעו, והכניסו.אינו חייב - בהכנסה זו אלא אם כן יש בו שיעור שלם, דכיון דנמלך עליו שלא לזורעו - ביטל מחשבתו, והרי הוא ככל אדם. |
| גמרא. למה ליה למיתני המצניע? ליתני: "המוציא לזרע ולדוגמא ולרפואה חייב בכל שהוא"? [=גם אם לא הצניע לפני כן, שהרי בהוצאה גילה דעתו שגם הזרע הבודד חשוב לו לזריעה].אמר אביי: [=ודאי אם מוציא במפורש לשם זריעה חייב, ומשנתנו עוסקת במוציא סתם]. הכא במאי עסקינן? כגון שהצניעו, ושכח למה הצניעו, והשתא קא מפיק ליה סתמא. | גמרא.**ליתני המוציא זרע בכל שהוא חייב** - ואף על גב דלא אצנעיה מעיקרא להכי, דהא דבעינן שיעורא היינו טעמא כדאמרן שאין אדם טורח להוציא נימא אחת לזריעה, הלכך מוציא סתם פטור, עד שיהא בו שיעור. אבל זה שהוציא נימא אחת לזריעה - בהדיא גלי דעתיה דטרח ואחשביה.**אמר אביי** - ודאי מוציא לזריעה חייב, ואף על גב דלא אצנעיה מעיקרא, ומתניתין דבעי מצניע - במוציא סתם קאמר, כגון לטלטלו מבית לבית, דאינו חייב אלא משום דאחשביה בהצנעתו.ואם תאמר: כבר שנו בכלל גדול (/שבת/ עה, ב): כל שאינו כשר להצניע אינו חייב אלא מצניע, הא מצניע – חייב? הכא במאי עסקינן דאיצטריך למתנייה - כגון שהצניעו האי מצניע לזרע, או לדוגמא, ושכח למה מצניעו, והשתא מפיק ליה סתמא, לטלטלו מבית לבית.  |

## תוספות מסכת שבת דף צ עמוד ב

אם לנטיעה שתים - פי' אותם שהם ראויים לנטיעה אי נמי כלומר במקום שרגילין לנוטען והוי סתמא לנטוע דאי במוציא ממש לנטיעה הא אמר בריש פ' המצניע (לקמן צא.) מחייב היה ר' מאיר במוציא חטה א' לזריעה.

שמצניעין אותו לחזיר - פירוש שראוי ליתן לעובד כוכבים או למכור לו אבל ישראל אסור לגדל חזיר.

דלא לימרו מיכל קא אכיל ליה ועבר משום בל תשקצו - אומר רשב"א דמשמע מכאן דחגב טהור אין טעון שחיטה מדלא קאמר דלא לימרו דקאכיל ליה בלא שחיטה ועוד דת"ק קאמר בסמוך בחגב חי טמא דילמא מיית ואכיל ליה ובטהור לא חייש והיינו משום דמותר בלא שחיטה ובתוספתא דמסכת תרומות תניא אוכל אדם חגבים בין חיין בין שחוטין ואף על גב דאסור לאכול חי משום בל תשקצו מ"מ מותר לחתוך ממנו אבר ולאוכלו על ידי רחיצה ואין בו משום אבר מן החי ורש"י הביאו באלו טרפות (חולין דף סו.) מה"ג דמפיק חגבים אין טעונין שחיטה מדכתיב ואת כל נפש החיה הרומשת במים אלו דגים ואת כל נפש השורצת אלו חגבים מדכתיב חגבים אחר דגים משמע דאין טעונין שחיטה כדגים ואפילו עוף הוה פטרינן ליה בולא כלום אי לאו דהוקש לבהמה כדאמר בהשוחט (שם כז:).

ועובר משום בל תשקצו - משמע דשושיבא שרי ואומר ר"ת דבפ"ב דמס' ע"ז (דף לז.) גבי איל קמצא דמפרש רב פפא דהיינו שושיבא ורב חייא בר אשי אמר משמיה דעולא סוסבל וקאמר התם דבראשו ארוך היינו שושיבא כ"ע לא פליגי דאסור ל"ג דאסור אלא גרס כ"ע לא פליגי דשרי דהכא משמע דשושיבא שרי ולית ביה אלא משום בל תשקצו וסתם מתניתין דפרק אלו טריפות (חולין דף סה:) שרי ראשו ארוך לכך נראה לר"ת דגרס כ"ע לא פליגי דשרי.

המצניע וכל אדם אין חייבין עליו אלא כשיעורו - תימה לר"י דאמאי איצטריך למיתני ליה הא תנא ליה חדא זימנא בפרק כלל גדול (לעיל דף עה:) ושאינו כשר להצניע אינו חייב אלא המצניע.

# דף צא עמוד א

|  |  |
| --- | --- |
| מהו דתימא [=כיון שבשעת הוצאה אינו זוכר את ההצנעה למטרה זו] בטולי בטלה מחשבתו, קא משמע לן: כל העושה - על דעת ראשונה הוא עושה.  | **מהו דתימא** - כיון דשכח בשעת הוצאה שלא היה זכור בהצנעתו.בטלה לו מחשבתו - ואין כאן לא חשיבות מחשבת הצנעה, ולא מחשבת הוצאה.קא משמע לן - דכל העושה סתם על דעת הראשונה עושה, ובחשיבותיה קמא קאי. |

### מוציא חטה אחת לזריעה

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רב יהודה אמר שמואל: מחייב היה רבי מאיר אף במוציא חטה אחת לזריעה. פשיטא, כל שהוא תנן! [=וסתם משנה ר' מאיר].מהו דתימא: כל שהוא - לאפוקי מ[=שיעור] גרוגרת, ולעולם עד דאיכא כזית - קא משמע לן.  | כל שהוא תנן - וסתם משנה ר' מאיר.**לאפוקי מגרוגרת** - דשאר אוכלין. |
| מתקיף לה רב יצחק בריה דרב יהודה: אלא מעתה [=ששיעור חשיבות תלוי בדעתו], חישב להוציא כל ביתו - הכי נמי דלא מיחייב עד דמפיק לכוליה? התם בטלה דעתו אצל כל אדם [=ושיעור שחשוב לרוב בני אדם נחשב בעל חשיבות]. | אלא מעתה - דמתניתין בדעתיה תלינן, כדקאמרת משום דעל דעת ראשונה מחשבת ליה שיעורא.חישב להוציא כל ביתו - בהוצאה אחת, דלא אחשבה אלא אם כן הוציא כולה כאחד.הכי נמי - דכי אפקא פורתא פורתא לא מיחייב.בטלה דעתיה - ושיעורא דחשיב לאינשי - חשיב.  |

### האם אדם אחר מתחייב על פי הצנעתו

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] וכל אדם אין חייבין עליו אלא כשיעורו. מתניתין דלא כרבי שמעון בן אלעזר, דתניא: כלל אמר רבי שמעון בן אלעזר: כל שאינו כשר להצניע, ואין מצניעין כמוהו, והוכשר לזה והצניעו, ובא אחר והוציא - נתחייב זה במחשבתו של זה.  | וכל אדם אין חייבין אלא כשיעורו - ואף על פי שהוכשר לזה והצניעו. |

### שינוי במחשבה בין הוצאה להנחה

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רבא אמר רב נחמן: הוציא כגרוגרת לאכילה [=וזהו שיעור חשוב לצורך אכילה וכ"ש לצורך זריעה], ונמלך עליה לזריעה, אי נמי לזריעה ונמלך עליה לאכילה - חייב. פשיטא, זיל הכא [=לצורך אכילה] - איכא שיעורא, וזיל הכא [=לצורך זריעה] - איכא שיעורא! מהו דתימא: בעינן עקירה והנחה בחדא מחשבה, והא ליכא, קא משמע לן.  | **כגרוגרת** - איכא שיעורא לאכילה ולהוצאה, וכל שכן לזריעה, דשיעורא בכל שהוא. |
| בעי רבא: הוציא חצי גרוגרת לזריעה [=ולצורך זריעה זהו שיעור חשוב], ותפחה [=וגדלה לשיעור גרורגת קודם הנחה], ונמלך עליה לאכילה [=והניחה] מהו? אם תמצי לומר: התם [=במקרה הקודם, שהוציא שיעור גרוגרת] הוא דמיחייב - דזיל הכא איכא שיעורא, וזיל הכא איכא שיעורא; הכא, כיון דבעידנא דאפקה לא הוה ביה שיעור אכילה - לא מיחייב; או דילמא: כיון דאילו אישתיק ולא חשיב עליה - מיחייב אמחשבה דזריעה, השתא נמי מיחייב.  | ותפחה - ועמדה על גרוגרת קודם הנחה.ונמלך עליה לאוכלה - והניחה, מהו.אם תמצא לומר - בההיא, אף על גב דעקירה והנחה לאו בחדא מחשבה הואי, מיחייב.התם הוא דזיל הכא כו' - בשעת מחשבה ראשונה היה בו כשיעור למחשבתו, ושיעור למחשבה שניה, הלכך מיצטרפי עקירה והנחה.אבל הכא בעידנא דאפקה לא הוה בה שיעור - למחשבה שניה של הנחה, ולא מצטרפי הנחה לעקירה.כיון דאילו אשתיק - בהך שניה, אית בה שיעור לזריעה - ומיחייב.השתא נמי מיחייב - הואיל ויש שיעור למחשבה אחרונה, ובשיעור זה איכא שיעורא למחשבה ראשונה ויותר. |
| ואם תמצי לומר: כיון דאילו אישתיק ולא חשיב עליה מיחייב אמחשבה דזריעה, השתא נמי מיחייב; הוציא כגרוגרת לאכילה וצמקה, ונמלך עליה לזריעה מהו? הכא ודאי כי אישתיק [=ולא שינה את מחשבתו] אמחשבה קמייתא לא מיחייב [=שכן בשעת הנחה לא היה שיעור הדרוש לאכילה], או דילמא: בתר השתא אזלינן, ומיחייב?  | לא מיחייב - דהא בשעת הנחה ליכא שיעור למחשבה קמייתא.בתר השתא - בתר מחשבה דהשתא אזלינן לענין הנחה. |
| ואם תמצי לומר: בתר השתא אזלינן, ומיחייב; הוציא כגרוגרת לאכילה, וצמקה וחזרה ותפחה, מהו? יש דיחוי לענין שבת, או אין דיחוי לענין שבת?תיקו.  | יש דיחוי - מה שחסרה בינתים, אילו אנחה בההיא שעתא לא מיחייב, מי אמרינן תורת דיחוי, דנדחה לו מחיוב חטאת ובטלה לה עקירה, וכי הדר תפחה והניחה - הוי הנחה בלא עקירה. |

### זרק כזית תרומה

|  |  |
| --- | --- |
| בעא מיניה רבא מרב נחמן: זרק כזית תרומה לבית טמא מהו? למאי? אי לענין שבת - כגרוגרת בעינן [=כדי לחייב על הוצאת אוכל]! אי לענין טומאה [=האם נטמא טומאת אוכלים] - כביצה אוכלין בעינן! לעולם לענין שבת, וכגון דאיכא [=בבית הטמא] פחות מכביצה אוכלין, והאי [=כזית שזרק בשבת לבית] משלימו לביצה [=ועל ידי כך קיבל המאכל טומאה], מאי? מדמצטרף [=הכזית לשאר] לענין טומאה - מיחייב נמי לענין שבת [=כאילו זרק גרוגרת], או דילמא: כל לענין שבת - כגרוגרת בעינן?  | אי לענין טומאה - דמיבעיא לך אם נטמא לטמא טומאת אוכלין או לאו - כביצה בעינן.והאי משלימו - שנחה אצלו והשלימו, ועל ידי הנחה זו נטמאו.מאי - מדחשיב הך זריקה לענין טומאה חשיב נמי לענין שבת, כאלו הוא כגרוגרת ומיחייב, או לא. |
| אמר ליה: תניתוה, אבא שאול אומר: שתי הלחם ולחם הפנים שיעורן כגרוגרת [=לענין הוצאה בשבת]. ואמאי? לימא: מדלענין  | שיעורן כגרוגרת - אם הוציאן לרשות הרבים בשבת. |

## תוספות מסכת שבת דף צא עמוד א

מתקיף לה רב יצחק - פירש בקונטרס דפריך אאביי וקשה דאמאי נטר ליה עד הכא ואומר הרב פור"ת בשם רבינו שמואל דאדרב יהודה אבוה פריך וה"פ כיון דאמרת דמוציא חטה אחת לזריעה חייב אף על פי שאין רגילות משום דבתר מחשבתו אזלינן ה"נ כשחישב להוציא כל ביתו ניזול בתר מחשבתו ולא נחייבנו בפחות כיון דפחות מיכן אינו חשוב בעיניו ומשני התם בטלה דעתו אצל כל אדם דאין אדם שלא יהא חשוב בעיניו פחות מכן אבל הכא יש בני אדם שחשובה להם חטה אחת לזריעה.

או דילמא בתר השתא אזלינן - משמע דאי בתר השתא אזלינן ליכא למיבעיא מידי מדקאמר את"ל בתר השתא אזלינן הוציא גרוגרת לאכילה וצמקה וחזרה ותפחה מהו ולא מיבעיא ליה אקמייתא ואמאי אכתי תיבעי ליה אי הוה דיחוי אצל שבת או לא כדבעי בסמוך דהא מיד כשצמקה נדחית וי"ל דדוקא ההיא דבסמוך חשיב ליה דיחוי שנדחית בין משיעור ראשון בין משיעור אחרון אבל הכא דמשיעור אחרון מיהא לא נדחית לא חשיב ליה דיחוי.

אי לענין טומאה כביצה אוכלין בעינן - משמע דלא מקבל אוכל טומאה בפחות מכביצה ומה שהביא רש"י מת"כ דאוכל מקבל טומאה בכל שהוא דתניא מכל האוכל שמטמא בכל שהוא יכול יהא מטמא אחרים ת"ל אשר יאכל אוכל הנאכל בבת אחת הוי אומר זה ביצת תרנגולת אומר ר"ת דאסמכתא היא דה"נ מעשר ירק מרבינן בת"כ מוכל מעשר הארץ ולא הוי אלא אסמכתא בעלמא והא דפריך בפרק כל שעה (פסחים ד' לג:) למ"ד משקין מיבלע בליעי מהא דתנן טמא מת שסחט זיתים וענבים כביצה מכוונת טהורים ואי מיבלע בליעי אמאי טהורים ומוקי לה בענבים שלא הוכשרו לאימת קא מיתכשרי לכי סחיט להו וכי סחיט להו בציר ליה שיעוריה אתי שפיר גם לפי' הקונטרס דאע"ג דמקבל טומאה בכל שהוא מ"מ בציר ליה שיעורא מלקבל הכשר לפירוש הרב פור"ת דמפרש בשם רש"י בפ' חבית (לקמן קמה.) דאין אוכל מקבל הכשר בפחות מכביצה וטעמא משום דמאשר יאכל נפקא לן לטמא אחרים בכביצה ואהא כתב אשר יבא עליו מים וכן בפרק אלו עוברין (פסחים מה.) גבי בצק שבסידקי עריבה דמפרש אביי כגון דאיכא פחות מכביצה אוכלין ונגעו בהאי בצק בפסח דאיסורו חושבו מצטרף אף על גב דבלא צירוף פחות מכביצה הוה מצי לאוקמי דנגע שרץ בכזית שבסידקי עריבה בפסח דאיסורו חושבו מקבל טומאה בשאר ימות השנה אי קפיד אין אי לא לא אלא דלענין קבלת טומאה עצמה לא נפקא לן מינה מידי דבלאו הכי אסורה משום חמץ להכי נקט לענין לטמא אחרים ומייתי רבינו תם ראיה דאין אוכל מקבל טומאה פחות מכביצה דתניא בפרק אלו עוברין (שם מד.) המקפה של תרומה השום והשמן של חולין ונגע טבול יום במקצתן פסל את כולן מקפה של חולין ושום ושמן של תרומה ונגע טבול יום במקצתן לא פסל אלא מקום מגעו והוינן בה מקום מגעו אמאי פסל והא לא הוי כביצה ורש"י ל"ג הכי אלא גריס והא בטל ברובא ומפרש דהכי פריך מקום מגעו אמאי פסול והא בטל שום ושמן אגב מקפה דהא משום הכי קתני ברישא פסל את כולן ואין נראה למחוק הספרים ועוד נהי דבטלי ברישא להחמיר להקל לא אמרינן דבטלי ועוד דלא שייך למימר דבטלי השום והשמן כיון שהן בעין מדקתני לא פסל אלא מקום מגעו ועוד (דתניא בתוספתא) בד"א בזמן שהיא גוש בקערה משמע שהן בעין ואין להאריך ורש"י חזר בו בכריתות (דף כא.) וגבי פרה מיטמא טומאת אוכלין (חולין דף פב.) והא דאמר בפ"ק דחולין (דף כד:) התורה העידה על כלי חרס אפילו מלא חרדל לאו דוקא חרדל אלא כלומר מלא ביצים ומשום דבחרדל איכא טובא ראשון ושני כו' ומקבל טומאה מדרבנן נקט ליה.

אי לענין שבת כגרוגרת בעינן - הוה מצי למיפרך אמאי נקט זרק ואמאי נקט תרומה ולבית טמא.

כגון דאיכא פחות מכביצה אוכלים כו' - אור"י דלהכי נקט זרק דהשתא בהדי הדדי קא אתיין דלא מחייב לענין שבת עד דנח כדאמר בפרק המוציא (לעיל דף פ.) תוך ג' לרבנן בעיא הנחה על גבי משהו אבל מכניס מכי אתי תוך ג' איכא איסור שבת ואיסור טומאה ליכא עד דמצטרף ולא

# דף צא עמוד ב

|  |  |
| --- | --- |
| [=פסול] יוצא בכזית, לענין שבת נמי בכזית. הכי השתא, התם - מדאפקיה חוץ לחומת העזרה איפסיל ליה ביוצא [=עוד לפני שהניח], אשבת לא מיחייב עד דמפיק ליה לרשות הרבים [=ולכן פסול יוצא וחיוב שבת אינם כרוכים זה בזה]. הכא - שבת וטומאה בהדי הדדי קאתיין.  | ואמאי לימא - בכזית מיחייב, דהא חשיבה הוצאה לענין איפסולי ביוצא, דאי אכליה הוא עובר בלאו, דכל שבקודש פסול - בא הכתוב ליתן לא תעשה על אכילתו, ואכילה בכזית.**חוץ לחומת עזרה** - להיקף החיל שלפני עזרת נשים, או לעזרת נשים שהיא בחיל.**בהדי הדדי אתיין** - דעד דאתנח ונצטרף עם השאר, (לא קבל טומאתו מן האויר דהא) לא הוי ביה שיעור. |

### חזר והכניסו

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] חזר והכניסו אינו חייב אלא כשיעורו. פשיטא! אמר אביי: [=במשנה מדובר שלא נמלך בפירוש]. הכא במאי עסקינן - כגון שזרקו לאוצר [=מקום איחסון הפירות] ומקומו ניכר [=ולא נתערב עם שאר הפירות]. מהו דתימא: כיון דמקומו ניכר - במילתיה קמייתא קאי, קא משמע לן: מדזרקיה לאוצר - בטולי בטליה.  | פשיטא - כיון דלא זרעיה בטליה ממחשבה קמייתא, והוה ליה ככל אדם.אמר אביי - מתניתין בשלא נמלך עליו בפירוש, אלא שזרקו לאוצר עם פירותיו, וזהו ביטול מחשבה, מדלא אצנעיה לחודיה, ולמיתנייה איצטריך, כגון שמקומו ניכר שלא נתערב יפה עם השאר, והרי הוא ניכר ביניהם.מהו דתימא כיון דמקומו ניכר במילתא קמייתא קאי - דהוה ליה כמאן דאצנעיה לחודיה.הכי גרסינן - קא משמע לן מדזרקיה לאוצר בטולי בטליה. |

### משנה: המוציא אוכלין ונתנן על האסקופה

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. המוציא אוכלין [=מרשות היחיד] ונתנן על האסקופה [=שהיא כרמלית], בין שחזר והוציאן, בין שהוציאן אחר - פטור, מפני שלא עשה מלאכתו בבת אחת. [=שהרי הניח באמצע התהליך על האסקופה שהיא כרמלית].קופה שהיא מלאה פירות ונתנה על אסקופה החיצונה, אף על פי שרוב פירות מבחוץ - פטור, עד שיוציא את כל הקופה.  | משנה.על האסקופה - בגמרא מוקי לה באסקופה כרמלית.מלאכתו בבת אחת - עקירה ממקום חיוב והנחה במקום חיוב, [והכא] הוה ליה עקירה ממקום חיוב והנחה במקום פטור, והדר עקריה ממקום פטור ואנחיה במקום חיוב.עד שיוציא - כלומר: אלא אם כן הוציא בראשונה כל הקופה, ובגמרא מפרש לה. |

### אסקופה כרמלית

|  |  |
| --- | --- |
| גמרא. האי אסקופה מאי? אילימא אסקופה רשות הרבים - פטור? הא קא מפיק מרשות היחיד לרשות הרבים! אלא: אסקופה רשות היחיד, בין שחזר והוציאן בין שהוציאן אחר פטור - הא קא מפיק מרשות היחיד לרשות הרבים! אלא: אסקופה כרמלית. והא קא משמע לן: טעמא - דנח בכרמלית, הא לא נח בכרמלית – מיחייב [=אע"פ שהעביר מרשות היחיד לרשות הרבים דרך כרמלית].  | גמרא.**אי נימא איסקופה רשות הרבים** - כגון גבוה תשעה ורחב ארבעה, ורבים מכתפין עליו, דחזיא לרבים לכתופי, כדאמר בפרק קמא (/שבת,/ ח, א).**רשות היחיד** - גבוהה עשרה ורחבה ארבעה, כי חזר והוציאה - ליחייב, דאיכא עקירה מרשות היחיד והנחה ברשות הרבים.אלא אסקופה כרמלית - משלשה ועד תשעה, [ולא תשעה בכלל], ואינה מקורה, ורחבה ארבעה.הא לא נח מיחייב - ואף על גב דהעבירו דרך כרמלית, ולא אמר מהלך כעומד דמי, ואיכא הנחת גופו דהוי כהנחת חפץ. |
| מתניתין דלא כבן עזאי, דתניא: המוציא מחנות [=רשות היחיד] לפלטיא [=רשות הרבים] דרך סטיו [=שהוא כרמלית] - חייב, ובן עזאי פוטר. | מחנות - רשות היחיד.פלטיא - רשות הרבים.סטיו - מקום מוקף איצטבאות לישב, והוא כרמלית, דלא בקעיה ביה רבים להדיא.  |

### אגד כלי

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] קופה שהיא מלאה כו'. אמר חזקיה: לא שנו אלא בקופה מליאה קישואין ודלועין [=שהן ארוכים, ועדיין יש מהם בפנים], אבל מליאה חרדל - חייב. אלמא קסבר: אגד כלי לא שמיה אגד. ורבי יוחנן אמר: אפילו מליאה חרדל פטור. אלמא קסבר: אגד כלי שמיה אגד.  | קישואין ודילועין - שהן ארוכין, ועדיין יש מהם בפנים, וכל מה דאגיד לגואי כל דהו - לאו הוצאה היא.**אבל מליאה חרדל** - שהרי יש ממנו כולן בחוץ, אף על פי שעל ידי הכלי הוא נאגד לצד פנים - חייב, דאגד כלי לא שמיה אגד, לומר לא יצא כולו, ועדיין אגדו בידו בפנים, זהו לשון התלמוד לענין שבת, כל כמה דלא נפיק ליה כוליה - קרי ליה אגוד, דאגודו שייך לגבי רשות קמא. |
| אמר רב זירא: מתניתין דלא כחזקיה דיקא, ודלא כרבי יוחנן דיקא. כחזקיה לא דיקא - דקתני עד שיוציא את כל הקופה, טעמא דכל הקופה, הא כל הפירות - פטור, אלמא קסבר: אגד כלי שמיה אגד. כרבי יוחנן לא דיקא, דקתני: אף על פי שרוב פירות בחוץ, טעמא דרוב פירות, הא כל פירות אף על גב דאגידא קופה מגואי - חייב, אלמא קסבר: אגד כלי לא שמיה אגד. ואלא קשיא?חזקיה מתרץ לטעמיה, ורבי יוחנן מתרץ לטעמיה. חזקיה מתרץ לטעמיה: עד שיוציא את כל הקופה, במה דברים אמורים [=שחייב רק אם הוציא את כל הקופה]? בקופה מליאה קישואין ודלועין, אבל מליאה חרדל - נעשה כמי שהוציא את כל הקופה, וחייב. רבי יוחנן מתרץ לטעמיה: אף על פי שרוב פירות בחוץ, ולא רוב פירות בלבד אלא אפילו כל פירות - פטור, עד שיוציא את כל הקופה.  | במה דברים אמורים - דעד שיוציא את כל הקופה.במליאה קישואין - שהן ממלאין בארכן את כל רוחב הקופה, וכל כמה דלא נפק כולה קופה לא נפיק אינהו.ר' יוחנן מתרץ לטעמיה - תרתי קתני מתניתין, לא זו אף זו, דסיפא [מוכחא] דקתני כל הקופה ולא קתני כל הפירות, והכי קאמר: אף על פי שרוב הפירות מבחוץ, או אפילו כל הפירות מבחוץ נמי - פטור, עד שיוציא כל הקופה. |
| מיתיבי: המוציא קופת הרוכלין [=מוכרי בשמים] ונתנה על אסקופה החיצונה, אף על פי שרוב מינין בחוץ - פטור, עד שיוציא את כל הקופה, קא סלקא דעתך בצררי [=של בשמים שחוקים, שחלקם יצאו כבר לגמרי מהבית], קשיא לחזקיה! אמר לך חזקיה: הכא במאי עסקינן – באורנסי [=אגודות שרשים ארוכים].  | **רוכלין** - מוכרי בשמים.**קא סלקא דעתך בצררי** - שהיה בה צרור של בשמים שחוקין, דכי אפקה למקצת קופה נפיק בההיא פורתא כמה צרורות כולן, וקתני פטור, אלמא: אגד כלי שמיה אגד.באורנסי - אגודות שרשין ארוכין, או קנה או קילופה של קנמון שהן ארוכין. |
| מתיב רב ביבי בר אביי: הגונב כיס בשבת – חייב [=בתשלומים למרות שנדון בנפשו], שכבר נתחייב בגניבה [=בשעת הגבהת הכיס] קודם שיבא לידי איסור שבת. היה מגרר ויוצא [=ולא קנה בהגבהה] – פטור [=מתשלומים], שהרי איסור גניבה ואיסור שבת באין כאחד. ואי סלקא דעתך אגד כלי שמיה אגד - קדים ליה איסור גניבה [=של אותן מטבעות שכבר יצאו לרשות הרבים] לאיסור שבת [=שחל רק כאשר כל הכיס יצא]! אי דאפקיה דרך פיו [=של הכלי] - הכי נמי, הכא במאי עסקינן דאפקיה דרך שוליו [=ואינו יכול להוציא את המעות דרך רשות הרבים, ולכן לא קנה עדיין את המעות]. והאיכא מקום חלמה [=מקום התפר], | הגונב כיס בשבת חייב - בתשלומין, ואף על פי שנדון בנפשו, שכבר נתחייב בגניבה בשעה שהגביה הכיס בבית הבעלים.היה מגרר ויוצא - שלא קנאה בהגבהה, אלא בהוצאה מבית הבעלים.פטור - מתשלומין.שהרי איסור שבת כו' - ובכתובות פריך: אי דאפקיה לרשות הרבים - איסור גניבה ליכא, דרשות הרבים לאו מקום קנייה היא, ומוקי לה בצדי רשות הרבים, אי נמי: שצירוף ידו למטה משלשה וקבלה.קדים ליה איסור גניבה לאיסור שבת - דכיון שהוציאו מקצתו קנה כל המעות שמבחוץ, שיכול להוציאו דרך פיו, ולענין שבת מפטר, דאגידי גבי רשות היחיד על ידי הכלי.דרך שוליו - וכיון דלא מצי למשקל - לא קני בהגבהתו.הא איכא מקום חלמה - מקום התפירה, שיכול לקרוע ולהוציא, חלמה - שולדור"א +תפר, חיבור+ כמו בהעור והרוטב (חולין קכג, א): שאני עור דחלים.  |

## תוספות מסכת שבת דף צא עמוד ב

אתון בהדי הדדי ודוקא נקט כזית תרומה דאיכא איסור לאוכלו בטומאה אבל פחות מכזית לא וכן כזית חולין כיון דאין איסור לאוכלו בטומאה לא שייך לומר מיגו דמצטרף לענין טומאה מצטרף לענין שבת וא"ת מ"ש כזית תרומה מחצי זית דהא בתרומה טמאה ליכא אלא עשה כדמוכח בהערל (יבמות דף עג:) דהאוכלה בטומאת עצמה אינו לוקה וחצי זית נמי הא קי"ל כר' יוחנן דחצי שיעור אסור מן התורה (יומא עד.) וי"ל דמ"מ כזית חמיר טפי שהרי זית הוא שיעור ללקות עליו בכל מקום ודוקא לבית טמא אבל לבית טהור לא אף על גב דחשיב ללקות עליו זר האוכלו מש"ה לא חשיב בפחות מגרוגרת כיון דאיסור זרות לא בא ע"י הוצאה זו.

פחות מכביצה אוכלין - ה"ה דה"מ למימר דאיכא כביצה אוכלין שאין הם צריכין לצירוף וכזית לבד צריך לצירופן א"נ אור"י דנקט דוקא פחות מכביצה אבל כביצה אפשר דאין מצטרף כיון שקודם צירוף כבר מטמא דילמא שבע לה טומאה דבעיא היא בהקומץ רבה (מנחות כד.) גבי עשרון שחלקו ונטמא אחד מהן והניחו בכלי ונגע טבול יום בטמא מהו מי אמר שבע לה טומאה ולא נטמא הטהור אף על גב דאם היו שניהם טהורים ונגע טבול יום באחד מהן שניהם טמאין דכלי מצרף מה שבתוכו לקדש השתא דשבע לה טומאה לא מצטריף או דילמא לא אמרי' שבע לה טומאה ומשום דהתם מספקא לן נקט פחות מכביצה.

קס"ד בצררי קשיא לחזקיה - ואלימא ליה ממתני' משום דסתם קופת הרוכלים אית ביה צררי וכ"מ מדקתני ובה מינין הרבה ומשני באורנסי ובה מינין הרבה אורחא דמילתא נקט וכל המינין ארוכים.

# דף צב עמוד א

|  |  |
| --- | --- |
| דאי בעי מפקע ליה [=קורע את התפר] ושקיל [=את המטבעות דרך רשות הרבים]! בנסכא [=בכיס יש חתיכת כסף ארוכה, ולא יצאה כולה לרשות הרבים]. וכיון דאיכא שנצין [=שרוכים], מפיק ליה [=לכיס] עד פומיה ושרי [=פותח את הכיס] ושקיל [=את הנסכא], ושנצין אגידי מגואי! דליכא שנצין. ואיבעית אימא: דאית ליה, ומכרכי עילויה.  | מפקע - קורע.בנסכא - שהן חתיכות ארוכות, וכל זמן שמקצתן בפנים - לא קנה.ופרכינן וכיון דאיכא שנצין - רצועות שקורין אשטולד"ץ +משיחות, שרוכים+.מפיק ליה עד פומיה ושקיל - וכיון דמצי למשקלינהו - קני, ולענין שבת לא מיחייב עד דמפיק להו לשנצין, דעל ידו הוא אגוד לרשות היחיד, שהרי לא יצאו.ומכרכי עילויה - שאין יכול להוציאו בלא שנצין. |
| וכן אמר רבא: לא שנו אלא בקופה מלאה קישואין ודלועין, אבל מלאה חרדל - חייב. אלמא קסבר: אגד כלי לא שמיה אגד. אביי אמר: אפילו מלאה חרדל - פטור. אלמא קסבר: אגד כלי שמיה אגד. קם אביי בשיטתיה דרבא, קם רבא בשיטתיה דאביי.  | קם אביי בשיטתיה כו' - שניהם חזרו בדבריהם והחליפום. |
| ורמי דאביי אדאביי ורמי דרבא אדרבא, דאיתמר: המוציא פירות לרשות הרבים, אביי אמר: ביד – חייב [=למרות שגופו נשאר ברשות היחיד], בכלי [=ומקצת הכלי בבית] - פטור. ורבא אמר: ביד – פטור [=כי אגד גופו שמיה אגד, והיד נגררת אחר הגוף], בכלי - חייב! איפוך: ביד חייב.  | ביד חייב - משיצאו הפירות, ואף על פי שגופו ברשות היחיד, ולא אמרינן אגד גופו שמיה אגד.בכלי פטור - כל זמן שיש מקצת הכלי בביתו.ביד פטור - דאגד גופו שמיה אגד, דידו בתר גופו גרירא, בכלי חייב, וקשיא אתרוייהו למה שהחליפו שיטתן. |
| והתנן: פשט בעל הבית את ידו לחוץ, ונטל העני מתוכה או שנתן לתוכה והכניס - שניהן פטורין! [=מוכח שהיד נגררת אחר הגוף].התם למעלה משלשה, הכא - למטה משלשה.  | התם למעלה משלשה - וטעמא משום דלא נח, ולא משום אגד גופה.והכא למטה משלשה - דליכא למיפטריה משום הנחה, דכמונח דמי.  |

### משנה: המוציא בין בימינו

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. המוציא בין בימינו בין בשמאלו, בתוך חיקו או על כתיפיו - חייב, שכן משא בני קהת [=היה על כתפיהם]. כלאחר ידו, ברגלו, בפיו, ובמרפקו, באזנו, ובשערו, ובפונדתו ופיה למטה, בין פונדתו לחלוקו, ובשפת חלוקו, במנעלו, בסנדלו - פטור, שלא הוציא כדרך המוציאין.  | משנה.**שכן משא בני קהת** – "בכתף ישאו" (במדבר ז), וימין ושמאל וחיק - אורח ארעא. ובשם רבינו יצחק בר יהודה מצאתי, שאמר בשם רב האי, שמפורש בהתלמוד ירושלמי: ופקודת אלעזר בן אהרן הכהן שמן המאור וקטורת הסמים ומנחת התמיד ושמן המשחה, [שמן] אחד בימין, [ושמן] אחד בשמאל, והקטורת בחיקו, והחביתין בכתף.מרפקו - איישיל"א +בית השחי+.פונדתו - אזור חלול.ופיה למטה - אין דרך הוצאה בכך, אבל פיה למעלה - דרך הוצאה.שפת חלוקו - שפה התחתונה. |

### המוציא משאוי למעלה מעשרה טפחים

|  |  |
| --- | --- |
| גמרא. אמר רבי אלעזר: המוציא משאוי [=בידו] למעלה מעשרה טפחים - חייב, שכן משא בני קהת.  | גמרא.**המוציא משאוי למעלה מעשרה** - מעבירו באויר בידו, ואינו על כתפו, וגבוה מן הארץ [עשרה] קאמר, דאי במונח על כתפו - מתניתין היא, והא דתנן (שבת ק, א): הזורק ארבע אמות בכותל למעלה מעשרה כזורק באויר, אלמא אין למעלה מעשרה רשות הרבים - דווקא זורק, אבל מעביר - חייב, דיליף מבני קהת במשכן. |
| ומשא בני קהת מנלן [=שהיה מעל עשרה טפחים]? דכתיב: "על המשכן ועל המזבח סביב", מקיש מזבח למשכן; מה משכן עשר אמות - אף מזבח עשר אמות. ומשכן גופיה מנלן [=שהיה גבוה עשר אמות]? דכתיב "עשר אמות ארך הקרש", וכתיב "ויפרש את האהל על המשכן". ואמר רב: משה רבינו פרשו, מכאן אתה למד: גובהן של לויים עשר אמות. וגמירי, דכל טונא [=משא] דמידלי במוטות - תילתא מלעיל, ותרי תילתי מלתחת - אישתכח דהוה מידלי טובא.  | אשר על המשכן וגו' - בקלעי החצר משתעי.אף מזבח - גובהו עשר אמות, והוצרך לסובבו בקלעים של עשר אמות רחב, ומה אני מקיים ושלש אמות קומתו (שמות כז) - משפת סובב ולמעלה, ומה אני מקיים וקומה חמש דקלעים - משפת מזבח ולמעלה, כך מפורש בזבחים (נט, ב), שהיו הקלעים חמש עשרה אמות.מכאן אתה למד - דקא סלקא דעתך שאר הלוים נמי גביהי כמשה.תלתא מלעיל - וכיון דמזבח עשר אמות, והוא נושא בכתף, כדכתיב (במדבר ז) ולבני קהת לא נתן (עגלות) וגו' והלוים עשר אמות, כי מדלו ליה תילתא למעלה מראשיהן או מכתיפו - נמצא גבוה מן הארץ קרוב לשליש של עשר אמות, דהוו טובא טפי יותר מעשרה טפחים. |
| ואיבעית אימא - מארון. דאמר מר: ארון תשעה, וכפורת טפח - הרי כאן עשרה. וגמירי, דכל טונא דמידלי במוטות - תילתא מלעיל ותרי תילתי מלרע, אישתכח דלמעלה מעשרה הוה קאי.  | ואיבעית אימא - לא גביהי לוים, ולאו ממזבח גמרינן, דשמא לוים לא גביהי אלא שבע אמות, ואין משאן דמזבח גבוה מן הארץ אלא שנים או שלשה טפחים, ומארון גמר לה ר' אלעזר.אשתכח דלמעלה מעשרה קאי - טובא, אפילו אין גובהן של לוים אלא שלש אמות כמונו - הרי שמונה עשרה טפחים, וארון אינו תלוי למטה מכתפותיהן אלא ששה טפחים ושני שלישי טפח, אישתכח דגבוה עשרה ויותר. |
| וליגמר ממשה? דילמא משה שאני [=שהיה גבוה יותר משאר הלוים], דאמר מר: אין השכינה שורה אלא על חכם גבור ועשיר ובעל קומה.  | וליגמר ממשה - שפרש המשכן, ונמצא דגובהן של לוים עשר אמות, ונילף מלוים נושאי המזבח.דאמר מר - במסכת נדרים. |

### המוציא משאוי על ראשו

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רב משום רבי חייא: המוציא משאוי בשבת על ראשו - חייב חטאת, שכן אנשי הוצל עושין כן. ואנשי הוצל רובא דעלמא? אלא, אי איתמר הכי איתמר: אמר רב משום רבי חייא: אחד מבני הוצל שהוציא משוי על ראשו בשבת - חייב, שכן בני עירו עושין כן. ותיבטל דעתו אצל כל אדם? אלא, אי איתמר הכי איתמר: המוציא משוי על ראשו - פטור.  | אנשי הוצל - היו נושאין כדי מים ויין על ראשיהן, ואין אוחזין אותם בידים.  |

## תוספות מסכת שבת דף צב עמוד א

דאי בעי מפקע ליה - נראה לר"י שכיסין שלהם לא היו תפורות בחוזק כמו שלנו ולהכי פריך ממקום התפירה ולא ממקום אחר.

ורמי דאביי אדאביי - קים ליה להש"ס דהך מילתא דמייתי איתמר בתר דהדור בהו.

התם למעלה מג' - ונהי דלאו שמיה אגד הנחה ליכא כדפירש בקונטרס הקשה ה"ר אלחנן לרבה דמוקי מתני' בריש מכילתין (דף ד.) כר"ע דאמר קלוטה כמי שהונחה דמיא בהך בבא דמייתי הכא אמאי שניהם פטורין והלא למעלה מג' לר' עקיבא כמו למטה מג' לרבנן וי"ל דרבה סבר אגד גוף שמיה אגד ור"י מפרש התם למעלה מג' ואית לן למימר דשמיה אגד כדאמר בפ"ק (דף ג.) דידו בתר גופו גריר הכא למטה מג' דלאו שמיה אגד.

לאחר ידו ברגלו - ולספרים דגרס כלאחר ידו י"ל דברגלו הוי פירוש כלאחר ידו ומיהו גירסא קמא ניחא טפי דהכי תניא בברייתא בגמרא.

במרפקו - הוא שקורין קוד"א ולא כמו שפירש בקונטרס אישיל"ש מדתנן באהלות (פ"א מ"ח) רמ"ח אברים באדם שלשים בפיסת היד ו' בכל אצבע שנים בקנה שנים במרפק אחד בזרוע שנים בכתף כו' משמע דמרפק הוא למטה מן הזרוע וכן בפרק האומר משקלי (ערכין יט:) ידי ורגלי עלי ממלא חבית מים ומכניס ביד עד העציל וברגל עד הארכובה ולעציל קרי ליה במתניתין דהתם במרפקו ותרגום של אצילי ידי מרפקי ידיה (יחזקאל יג) משמע דעציל היינו קוד"א שהוא ביד כנגד ארכובה ברגל ובפ"ב דזבחים (דף יח:) לא יחגרו ביזע שאין חוגרין לא למטה ממתניהם ולא למעלה מאציליהם אלא כנגד אצילי ידיהם ואי אצילי היינו אישיל"ש היאך יחגרו למעלה מהם ועוד א"כ כנגד אציליהן היאך חוגרים אדרבה שם היא מקום זיעה אלא ודאי היינו קוד"א וכן יש להוכיח מכאן דלא כמפרש דמקום תפילין הוי בקנה למטה ממרפק דבכל מקום אמרינן תפילין בזרוע ובמס' אהלות (פ"א מח) משמע דזרוע הוא למעלה ממרפק ועוד דבפ' האומר משקלי (שם ד' יט:) פריך וביד עד העציל והכתיב והיה לאות על ידך ותנא זה קיבורית ומשני דאורייתא קיבורית כולה פירוש קרויה יד בנדרים הלך אחר לשון בני אדם משמע דמקום תפילין למעלה מן העציל.

המוציא בפיו כו' - והא דתנן באמרו לו (כריתות ד' יג:) אם היתה שבת והוציאו בפיו חייב ה"מ אוכלים שדרכן להוציאן בפיו בשעת אכילה.

אישתכח דלמעלה מי' הוה קאי - דמכתף אדם עד לארץ שלש אמות כדאמר בתרגום מגלת אסתר פרשנדתא אצטליב על תלת אמין וכן כלהו וראשיהם היו קטועים ומקוה דאמר (יומא לא.) דהוי כל גופו עולה בהן אפילו ראש באמה על אמה ברום ג' אמות דכשיכנס במים יעלו המים למעלה מראשו וכוכין דאמר בסוף המוכר פירות (ב"ב דף ק.) דאורכן ארבע אמות היינו עם ראש וצואר ועובי הארון עם מה שמשקעין ארון בתוך הכוך טפח או טפחיים וגבי היזק ראיה דהצריך ארבע אמות בריש בבא בתרא (דף ב:) משום צואר וראש ובקל יגביה עצמו שיוכל לראות לכך צריך ארבע אמות והא דאמרינן במי שהוציאוהו (עירובין דף מח.) דמקומו של אדם ארבע אמות היינו כשפושט ידו למעלה מראשו.

# דף צב עמוד ב

|  |  |
| --- | --- |
| ואם תימצא לומר: אנשי הוצל עושין כן! בטלה דעתן אצל כל אדם.  |  |

### משנה: המתכוין להוציא לפניו

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. המתכוין להוציא [=את המשא] לפניו, ובא לו [=המשא] לאחריו - פטור. לאחריו ובא לו לפניו - חייב. באמת אמרו: האשה החוגרת בסינר, בין מלפניה ובין מלאחריה - חייבת, שכן ראוי [=הסינר] להיות חוזר [=ומתחלה ידעה שסופו להתהפך]. רבי יהודה אומר: אף מקבלי פתקין [=של מלך למוסרם לרצים חייבים בהוצאתם, אפילו לא נתקיימה מחשבתם].  | משנה.המתכוין להוציא לפניו - כגון שצרר מעות בסדינו כדי שיהיו תלוין לפניו, ובא לו לאחריו.פטור - דלא נתקיימה מחשבתו, והוה ליה כמתעסק ולא מתכוין.לאחריו ובא לו לפניו חייב - בגמרא מפרש טעמא.סינר - כעין מכנסיים קטנים, וחוגרת אותו לצניעות, ואם תלתה בו שום דבר להוציא, ובא לו לצד אחר - חייבת.שכן ראוי להיות חוזר - דרכו להיות חוזר סביבותיה, ומתחלתה ידעה שסופו להתהפך.ר' יהודה אומר אף מקבלי פתקין - של מלך למוסרם לרצים, אף הם חייבים בהוצאתן, אפילו לא נתקיימה מחשבתן, כגון הוציאן על מנת לתתן לרץ זה ונתנו לזה, כך לשון רבותי, ולבי מגמגם. |

### ההבדל בין לאחריו ולפניו

|  |  |
| --- | --- |
| גמרא. מאי שנא לפניו ובא לו לאחריו דפטור - דלא אתעביד מחשבתו, לאחריו ובא לו לפניו - נמי, הא לא אתעביד מחשבתו! אמר רבי אלעזר: תברא, מי ששנה זו לא שנה זו. אמר רבא: ומאי קושיא? דילמא: לפניו ובא לו לאחריו היינו טעמא דפטור - דנתכוון לשמירה מעולה ועלתה בידו שמירה פחותה; לאחריו ובא לו לפניו, היינו טעמא דחייב - דנתכוון לשמירה פחותה ועלתה בידו שמירה מעולה.  | גמרא.מי ששנה זו לא שנה זו - תנא קמא פטר בתרוייהו, ותנא בתרא מחייב בתרוייהו.ועלתה בידו שמירה פחותה - ואנן סהדי דלא ניחא ליה, אבל סיפא - כל שכן דניחא ליה. |
| אלא מאי קושיא - דיוקא דמתניתין קשיא; המתכוין להוציא לפניו ובא לו לאחריו פטור, הא [=מתכוין להוציא] לאחריו ובא לו לאחריו [=המשא אכן נשאר לאחריו בזמן ההוצאה] – חייב [=שהרי נעשתה מחשבתו]. אימא סיפא: לאחריו ובא לו לפניו - הוא דחייב, הא לאחריו ובא לו לאחריו - פטור. [=משום שאין דרך נשיאה בכך]אמר רבי אלעזר: תברא, מי ששנה זו לא שנה זו.  | דיוקא דמתניתין קשיא - דיוקא דמצינן למידק ממתניתין. |
| אמר רב אשי: מאי קושיא? דילמא לא מיבעיא קאמר; לא מיבעיא לאחריו ובא לו לאחריו - דחייב דאיתעבידא מחשבתו. אלא אפילו לאחריו ובא לו לפניו איצטריכא ליה, סלקא דעתך אמינא: הואיל ולא איתעביד מחשבתו - לא ליחייב, קא משמע לן: דנתכוון לשמירה פחותה ועלתה בידו שמירה מעולה - דחייב.  | לאחריו ובא לו לפניו הוא דחייב - דעלתה בידו שמירה מעולה. |

### לאחריו ובא לו לאחריו

|  |  |
| --- | --- |
| ולאחריו ובא לו לאחריו - תנאי היא. דתניא: המוציא מעות בפונדתו ופיה למעלה – חייב. פיה למטה, רבי יהודה מחייב, וחכמים פוטרין [=שאין דרך הוצאה בכך]. אמר להן רבי יהודה: אי אתם מודים בלאחריו ובא לו לאחריו שהוא חייב? ואמרו לו: ואי אתה מודה כלאחר ידו ורגלו שהוא פטור? אמר רבי יהודה: אני אמרתי דבר אחד, והן אמרו דבר אחד. אני לא מצאתי תשובה לדבריהם, והן לא מצאו תשובה לדברי. מדקאמר להו אי אתם מודין - לאו מכלל דפטרי רבנן? וליטעמיך, דקאמרי ליה אי אתה מודה מכלל דמחייב רבי יהודה? והתניא: לאחר ידו ורגלו - דברי הכל פטור! אלא: לאחריו ובא לו לאחריו - דברי הכל חייב [=משום שיש שמוציאין כן]. לאחר ידו ורגלו - דברי הכל פטור, כי פליגי - בפונדתו ופיה למטה. מר מדמי ליה לאחריו ובא לו לאחריו, ומר מדמי ליה לאחר ידו ורגלו.  | וחכמים פוטרין - שאין דרך הוצאה בכך.אני אמרתי דבר אחד - אי אתם מודים כו'.והם אמרו דבר אחד - אי אתה מודה כו'.מכלל דמחייב רבי יהודה - בתמיה: הא ודאי דברי הכל פטור, דלא מפקי אינשי הכי!לאחריו ובא לו לאחריו דברי הכל חייב - דיש מוציאין כן בשמירה פחותה.לאחר ידו דברי הכל פטור - דאין מוציאין כן.מר מדמי לה לאחריו - דשמירה פחותה היא, ומר מדמי לה לאחר ידו - דלא דמי למוציא לאחריו, דהתם משתמרים הן מן הגנבים, אבל אלו נופלין מאליהן, ואין מוציאין כן. |

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] באמת אמרו האשה כו'. [=החוגרת בסינר, בין מלפניה ובין מלאחריה - חייבת, שכן ראוי להיות חוזר].[תנא: כל באמת - הלכה היא.  |  |
| רבי יהודה אומר אף מקבלי פתקין]. תנא: שכן לבלרי מלכות עושין כן.  | שכן לבלרי מלכות עושין כן - בדעתו למוסרן לזה, ואין מוצאו, ודבר המלך נחוץ, ומצא אחר ומוסרו לו. |

### משנה: המוציא ככר לרשות הרבים

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. המוציא ככר לרשות הרבים - חייב. הוציאוהו שנים - פטורין. לא יכול אחד להוציאו והוציאוהו שנים - חייבין, ורבי שמעון פוטר.  | משנה.הוציאו שנים פטורין כדילפינן: בעשותה - יחיד ולא שנים.חייבים - וטעמא מפרש בגמרא. |

### שנים שעשו מלאכה יחד

|  |  |
| --- | --- |
| גמרא. אמר רב יהודה אמר רב, ואמרי לה אמר אביי, ואמרי לה במתניתא תנא: זה יכול וזה יכול - רבי מאיר מחייב, ורבי יהודה ורבי שמעון פוטרים [=כי אין דרך להוציא בשנים משא שאדם אחד יכול להרים]. זה אינו יכול וזה אינו יכול - רבי יהודה ורבי מאיר מחייבים [=שכן דרך ההוצאה, היות שאחד לא יכול לשאת], ורבי שמעון פוטר. זה יכול וזה אינו יכול - דברי הכל חייב. תניא נמי הכי: המוציא ככר לרשות הרבים – חייב. הוציאו שנים - רבי מאיר מחייב, ורבי יהודה אומר: אם לא יכול אחד להוציאו והוציאו שנים - חייבין, ואם לאו - פטורים, ורבי שמעון פוטר.  | גמרא.זה יכול - להוציאו לבדו, וזה יכול להוציאו לבדו, והוציאו שניהם.**ר' מאיר מחייב** - דלא דריש בעשותה להכי, אלא לפטור יחיד שעשה בהוראת בית דין, כדלקמן.**ור' יהודה פוטר** - דלאו אורחיה בהכי, וסתם מתניתין ר' יהודה היא.זה אינו יכול וזה אינו יכול - דאורחייהו להוציא בשנים, בהא סבירא ליה לר' יהודה כר' מאיר, דחייב, ור' שמעון פוטר, דיליף מקראי כדלקמן.זה יכול וזה אינו יכול - והוציאו שניהן - דברי הכל חייב, ולקמן מפרש הי מינייהו חייב.הכי גרסינן - הוציאוהו שנים ר' מאיר מחייב ולא גרסינן: פטור.ר' יהודה אומר אם לא יכול אחד - כלומר: כל אחד ואחד.ואם לאו - אלא זה יכול וזה יכול - פטור, וממילא דבכי האי גוונא ר' מאיר מחייב. |
| מנא הני מילי?דתנו רבנן: "בעשתה" - העושה את כולה, ולא העושה את מקצתה. כיצד? שנים שהיו אוחזין במלגז [=קלשון] ולוגזין [=אוספים שבלים], בכרכר ושובטין, בקולמוס וכותבין, בקנה והוציאו לרשות הרבים, יכול יהו חייבין? תלמוד לומר "בעשתה" - העושה את כולה, ולא העושה מקצתה.  | מלגז - פורק"א +קלשון+ בת שלש שיניים, ומהפכין בה תבואה בגורן, והוא מעמר דהוא אב מלאכה.ולוגזין - מאספין השבלין.בכרכר ושובטין - דהוא מיסך, כדאמר בפרק כלל גדול (שבת עה, ב): שובט הרי הוא בכלל מיסך.בקנה והוציאוהו כו' - וכל הנך זה יכול וזה יכול נינהו. |

## תוספות

ואת"ל אנשי הוצל עושין כן, בטלה דעתן אצל כל אדם - משמע דעל אתרא נמי אמר דבטלה דעתן, וכן בריש בכל מערבין (עירובין דף כח.) פריך: ובבל הוי רובא דעלמא והתניא כו'? וכן בתר הכי פריך: ופרסאי הוי רובא דעלמא?

וקשה דבפ' חבית (לקמן קמד:) גבי של בית מנשיא היו סוחטים ברמונים, ופריך: בית מנשיא הוי רובא דעלמא? ומשני: אין דהתנן המקיים קוצים בכרם כו' שכן בערביא מקיימין קוצים לגמליהן. ופריך מי דמי? ערביא אתרא הוא, הכא בטלה דעתו אצל כל אדם

וי"ל דהתם חשוב מנהג ערביא, דלכל העולם נמי אם היה להם רוב גמלים הוו נמי מקיימי. אבל בית מנשיא דחד גברא בטלה דעתו אף על גב דלכל העולם אם היה להם רמונים הרבה היו סוחטין.

רבי יהודה אומר אף מקבלי פיתקין - מפרש רבינו שמואל שיש אדם ממונה למלך שנושא פיתקין של מלך לידע מנין גבוריו וחייליו ובית אוצרותיו ונושאין אותן בכיסיהן התלויין באזוריהן ואותן כיסין חוזרין פעמים לפניהן ופעמים לאחוריהן והוי ממש דומיא דסינר דלעיל שהוא חוזר ות"ק דר' יהודה לא חשיב ליה חוזר והא דמייתי בגמרא תנא שכן לבלרי מלכות עושין כן כלומר שחוזר דבענין זה מיירי רישא (דברייתא) [דמתני'].

תברא מי ששנה זו כו' - ת"ק ה"ל למינקט לאחריו ובא לו לפניו פטור ולתנא בתרא דמחייב הוה לו למינקט לפניו ובא לו לאחריו דהוי רבותא טפי אלא דהשתא לא ידע שיש בזה שום חילוק.

הא לאחריו ובא לאחריו פטור - לעיל (דף צא:) גבי חזקיה משני נעשה ובפ"ק דקדושין (דף ה.) גבי נתנה היא ואמרה היא ובכמה דוכתי לא משני.

זה אינו יכול וזה אינו יכול ר"מ ורבי יהודה מחייבין - מה שהקשה ריב"א אמאי לא אמרינן חטאת אחד אמר רחמנא ולא שנים ושלשה כדאמר גבי כופר מפורש בפרק ד' וה' (ב"ק דף מ. ד"ה כופר).

# דף צג עמוד א

|  |  |
| --- | --- |
| [=אם שנים אוחזים] בעיגול של דבילה והוציאו לרשות הרבים, בקורה והוציאו לרשות הרבים [=אלו חפצים גדולים שאחד לא יכול להוציא], רבי יהודה אומר: אם לא יכול אחד להוציאו והוציאוהו שנים - חייבין, ואם לאו - פטורין. רבי שמעון אומר: אף על פי שלא יכול אחד להוציאו והוציאוהו שנים - פטורים, לכך נאמר "בעשתה" - יחיד שעשאה חייב, שנים שעשאוה פטורין.  | עיגול וקורה - גדולים הן, ואין אחד יכול להוציאו.ואם לאו - שיכול אחד להוציאו. |
| במאי קמיפלגי? בהאי קרא: "ואם נפש אחת תחטא בשגגה מעם הארץ בעשתה", רבי שמעון סבר: תלתא מיעוטי כתיבי: נפש תחטא [=נפש לשון יחיד], אחת תחטא, בעשתה תחטא. חד - למעוטי זה עוקר [=מרשות הרבים] וזה מניח [=ברשות היחיד, שכל אחד עשה לבדו חצי מהמלאכה], וחד - למעוטי זה יכול וזה יכול [=שאין דרך מלאכה באופן זה בשנים], וחד - למעוטי זה אינו יכול וזה אינו יכול. ורבי יהודה: חד - למעוטי זה עוקר וזה מניח, וחד - למעוטי זה יכול וזה יכול, וחד - למעוטי יחיד שעשאה בהוראת בית דין. ורבי שמעון - יחיד שעשאה בהוראת בית דין חייב. [=כפי שסובר רבי שמעון במסכת הוריות].ורבי מאיר - מי כתיב נפש תחטא, אחת תחטא, בעשתה תחטא? תרי מעוטי כתיבי: חד - למעוטי זה עוקר וזה מניח, וחד - למעוטי יחיד שעשאה בהוראת בית דין.  | **נפש תחטא** - משמע נפש ולא נפשות.חד למעוטי זה עוקר - מרשות הרבים.וזה מניח - ברשות היחיד, דכל כמה דלא כתיב אלא חד מיעוט, מסתברא דהאי הוא דממעט, דהאי קעביד פלגא והאי פלגא, וליכא חד דמסייע בכולהו.**וחד** - יתורא למעוטי אף על פי דעבדי כי הדדי, דהאי עביד כולה והאי עביד כולה, ומיהו, זה יכול וזה יכול - הוא דממעיט, דלאו אורחיה למעבדה בתרי.**וחד** - יתורא למעוטי תו זה אינו יכול וזה אינו יכול, דאף על גב דאורחייהו למיעבד בתרי - מעטינהו.**יחיד שעשה בהוראת בית דין** - הורו בית דין שחלב מותר, והלך היחיד ועשה על פיהם, דאנוס הוא, ור' שמעון לטעמיה, דאמר בהוריות: יחיד שעשה בהוראת בית דין - חייב.תרי מיעוטי כתיבי - נפש אחת חד מיעוטא הוא, דאורחיה דקרא לאישתעי הכי. |

### מסייע אין בו ממש

|  |  |
| --- | --- |
| אמר מר: זה יכול וזה אינו יכול - דברי הכל חייב. הי מנייהו מיחייב? אמר רב חסדא: זה שיכול. דאי זה, שאינו יכול - מאי קא עביד? אמר ליה רב המנונא: דקא מסייע בהדיה! אמר ליה: מסייע אין בו ממש.  | זה שיכול - דאיהו עבדה לכולה.**אין בו ממש** - מי שאינו אלא מסייע בדבר, ואם בא לעשותו לבדו אינו יכול - אין בו ממש, ולא חשיב מידי, ולא מיפטר אידך. |

### ראיות שמסייע אין בו ממש

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רב זביד משמיה דרבא: אף אנן נמי תנינא [=שמסייע אין בו ממש]: היה [=זב] יושב על גבי המטה, וארבע טליות [=טליתות] תחת רגלי המטה - טמאות, מפני שאינה יכולה לעמוד על שלש [=ולכן הטליתות נחשבות מדרס הזב], ורבי שמעון מטהר. [=לשיטתו שזה אינו יכול וזה אינו יכול נחשב כמסייע].היה רוכב על גבי בהמה, וארבע טליות תחת רגלי הבהמה - טהורות, מפני שיכולה לעמוד על שלש. [=וביחס לכל טלית אומרים שהיא הרביעית שרק מסייעת]. ואמאי? הא קמסייע בהדי הדדי! לאו משום דאמרינן מסייע אין בו ממש?  | אף אנן נמי תנינא - דמסייע אין בו ממש.היה - זב יושב על גבי מטה.וארבע טליות - טליתות.שאינה יכולה לעמוד על שלש - וכיון דזה אינו יכול וזה אינו יכול - כל אחד ואחד כולי מעשה עביד, וגבי מדרס הזב בעינן שינשא רובו עליו, בתורת כהנים.ור' שמעון מטהר - ר' שמעון לטעמיה, דאמר: זה אינו יכול וזה אינו יכול נמי אינו אלא כמסייע, ופטור, (לישנא אחרינא: דבעי שיעור זיבה לזה ושיעור זיבה לזה, כלומר: רובו של זה מכביד על כל אחד ואחד, ואפילו מסייע לא הוי).**מפני שיכולה לעמוד על שלש** - הלכך כל אחד ואחד הוה ליה רביעי, ואינו אלא מסייע, וסתמא כר' יהודה, דזה יכול וזה יכול קרי מסייע. |
| אמר רב יהודה מדיסקרתא: לעולם אימא לך מסייע יש בו ממש, ושאני הכא דעקרה לה לגמרי [=הבהמה מרימה רגל לגמרי מהארץ]. וכיון דזימנין עקרה הא, וזימנין עקרה הא - ליהוי כזב המתהפך! מי לא תנן: זב שהיה מוטל על חמשה ספסלין, או על חמש פונדאות [=ארנקים למטבעות], לאורכן - טמאים, לרחבן – טהורין [=משום שאין רוב משקלו עליהם]. ישן, ספק מתהפך עליהן - טמאין. אלא לאו: משום דאמרינן מסייע אין בו ממש.  | **דעקרה ליה לגמרי** - עוקרת הרגל מן הארץ, ואפילו מסייע לא הוי. ופרכינן: ואי טעמא משום דעקרה ליה, כיון דזימנין דעקרה האי וזימנין עקרה האי, ובכל שלש איכא לספוקי שמא הכבידה עליהן ולא עקרתן, לטמינהו מספק כזב המהפך על חמש פונדאות, דמטמינן ליה מספק.פונדאות - כמין חריטין, כיסים ארוכים, ונותנין בהן מעות, ובלעז בריד"ש +ארנק, כיס כסף+ וראויין לשמש שכיבה עם מלאכתן, שיושב עליהם והם מלאות מעות, ופותח פיהם ונוטל, ואין צריך לומר לו עמוד ונעשה מלאכתנו.לאורכן - כגון שהיה שוכב על מיעיו או פרקדן, ואורכו מוטל על אורכן.טמאים - גרסינן במשנה דטהרות, דיש לומר בכל אחת מהן שנישא רובו עליו, פעמים על זו ופעמים על זו.לרחבן טהורין - לפי שארכו מוטל על רחבן, ואין רובו נישא על אחת מהן.ישן - לו עליהן לרחבן.ספק נתהפך - על ארכו, ונמצא כולו נשען על אחת מהן.טמאות - דכל חדא איכא למימר: על זו נתהפך, אלמא מטמינן מספק, והתם נמי, אי משום עקירה הוא - ניטמינהו מספיקא, אלא לאו טעמא משום דכולהו הוו כל חדא וחדא מסייע, ואין בו ממש, כן נראה בעיני משנה זו, ורבותי גורסין: לאורכן טהורין - ופירשו טעמא דלאורכן טהורין - משום דאמרי: שמא ביניהן שכב ולא עליהם, וקשיא לי: אם כן לקולא תלינן, ואמאי תני סיפא: ספק נתהפך - טמאים? |
| אמר רב פפי משמיה דרבא: אף אנן נמי תנינא: |  |

## תוספות מסכת שבת דף צג עמוד א

תלתא מיעוטי כתיבי - והא דנקט בעשותה בברייתא טפי מהנך משום שהוא מיעוט אחרון שבפסוק ובהא פליגי ולא ידע ר"י דאמאי נקט במילתיה דר' שמעון יחיד שעשאה חייב כו' ולא נקט לישנא דלעיל העושה את כולה ולא העושה את מקצתה ושמא לישנא דשנים שעשאוה פטורין משמע טפי אפי' זה אינו יכול וזה אינו יכול.

חד למעוטי זה עוקר וזה מניח - וזה כתב אות אחת ובא חבירו וכתב אות שניה לא איצטריך קרא אלא אהוצאה דה"א אהכנסה ואהוצא' הוא דקפיד רחמנא וליחייב אפי' בלא הנחה.

ה"ג - ורבי שמעון יחיד שעשאה בהוראת ב"ד לא צריך קרא ול"ג ר"ש לטעמיה דאמר יחיד שעשאה בהוראת ב"ד חייב כדפירש בקונטרס דהא תנן בהדיא בפ"ק דהוריות (ד' ג.) הלך ועשה על פיהן בין הביאו כפרתן בין לא כו' ר' שמעון פוטר ומפרש טעמא תולה בב"ד אנוס הוא.

אמר מר זה יכול וזה אינו יכול - נראה לר"י דהאי אינו יכול היינו אפי' בעל כח הרבה אלא שהוא נושא הקורה בענין זה בכי האי גוונא שאלמלא אחר לא היה יכול לנושאה לבדו כגון באצבע או תופשה בענין זה שאינו יכול לנושאה לבדו דמה לנו לכחו כיון דהשתא מיהא אינו יכול לנושאה.

הי מינייהו מיחייב - לא בעי למימר שיהא פטור אותו שיכול וליחייב שאינו יכול דאין זה סברא אלא קאמר דליתחייב נמי אפילו שאינו יכול כמו לר' יהודה ור"מ דאמרי לעיל זה אינו יכול וזה אינו יכול חייב.

אמר רב זביד משמיה דרבא אף אנן נמי תנינא - פירוש דמסייע אין בו ממש קשה לר"י דהכא אית ליה לרב זביד דמסייע אין בו ממש וכן רב אשי בסמוך ובפ"ב דביצה (דף כב.) אמרינן אמימר כחל עינא על יד נכרי בשבת א"ל רב אשי מאי דעתיך כו' ואמר רב כהנא חולה שאין בו סכנה אומר לנכרי ועושה הא מסייע בהדיה דקא עמיץ ופתח א"ל איכא רב זביד דקאי כוותך ושני ליה מסייע אין בו ממש משמע דרב זביד ורב אשי סוברים דיש בו ממש ואין לומר דהא דאמר הכא אין בו ממש לא שיפטר לגמרי אלא דאין בו חיוב חטאת דהא מייתי רב אשי דעבודתו כשרה משמע דאפי' פסולא דרבנן ליכא א"כ לענין שבת נמי מנלן שיש בו איסורא דרבנן ומיהו לרב אשי איכא למימר דבתר דשמעה מאמימר סברה אלא לרב זביד קשה דאיהו גופיה קאמר משמיה דרבא דאין בו ממש ואמימר היה הרבה אחר רבא ואפי' אחר רב פפא שהיה תלמידו של רבא ושמא בתר מעשה דאמימר שמעה רב זביד משמיה דרבא ולא מרבא עצמו ועוד אור"י דהכי פריך התם והא קא מסייע בהדיה דקא עמיץ ופתח ואף על גב דמסייע אין בו ממש בעלמא הא אית לן למימר דאסרו משום שחיקת סממנין ומשני דאין בו ממש אפילו לענין זה.

ור"ש מטהר - פי' בקונטרס דר"ש לטעמיה דפטר זה אינו יכול וזה אינו יכול [ואינו] נראה לרשב"א דשאני התם דגלי רחמנא דאיכא קרא לפטור ונראה דטעמא משום דבעי שיהיה רוב הזב נישא על כל אחד וכן משמע במסכת זבים פ"ד (משנה ה) דתנן הזב בכף מאזנים ומשכב ומושב כנגדו כרע הזב טהורין כרעו הן טמאין ר"ש אומר ביחיד טמאין פי' כשאין אלא משכב אחד או מושב אחד במרובין טהורין שאין כ"א נושא רובו.

היה רוכב ע"ג בהמה - בעומדת איירי דאי במהלכת כל שעה עוקרת רגל הא' ועומדת על ג' וטמא מה שתחתיהן שאינה יכולה לעמוד על שתים.

מפני שיכולה לעמוד על ג' - וה"ל כל רגל אינו יכול והג' אחרים יכולין.

וכיון דזימנין עקרה הא וזימנין הא ליהוי כזב המתהפך - ואפילו ברה"ר טמא.

לאורכן טמאין - כן גריס הקונטרס ופי' דטמאין משום דאיכא למימר דכל אחד נושא רובו עליו פעמים על זה ופעמים על זה לרוחבן טהורין שאין רובו נישא על כל אחד מהן ולפי זה אתיא כר"ש דבעי שיהא רוב הזב נישא עליו ור"י אומר דמצי למימר דאתיא אפילו כרבנן וטעמא דטהורות משום דה"ל כל אחד מסייע שאין בו ממש ומהך רישא הוה מצי למיפרך דמטמאין לאורכן מספיקא אלא ניחא ליה למיפרך מסיפא דמפרש בה טעמא אמאי טמאין.

# דף צג עמוד ב

|  |  |
| --- | --- |
| רבי יוסי אומר: הסוס [=שרכב עליו זב] מטמא על ידיו [=אם יש טלית תחת אחת מידיו של הסוס, כלומר רגליו הקדמיות], החמור על רגליו. שמשענת הסוס על ידיו, וחמור על רגליו. ואמאי? הא קא מסייע בהדי הדדי! לאו משום דאמרינן מסייע אין בו ממש. | הסוס מטמא בידיו - אם הזב רוכב עליו וטלית תחת אחת מידיו של סוס - טמאה, אבל תחת רגליו - טהורה, שאין משענתו על רגליו, והא דתנן לעיל ארבע טליות תחת רגלי הבהמה טהורות - לא כר' יוסי. |
| אמר רב אשי: אף אנן נמי תנינא, רבי אליעזר אומר: [=כהן שעומד במקדש] רגלו אחת על הכלי ורגלו אחת על הרצפה, רגלו אחת על האבן ורגלו אחת על הרצפה; רואין, כל שאילו ינטל הכלי ותינטל האבן יכול לעמוד על רגלו אחת - עבודתו כשרה, ואם לאו - עבודתו פסולה. ואמאי? הא קא מסייע בהדי הדדי! לאו משום דאמרינן מסייע אין בו ממש. | **כהן העומד** - על גבי כלי או אבן או שום דבר החוצץ בינו לבין הרצפה ועבד עבודתו פסולה, דכתיב "ושרת ככל אחיו הלוים העומדים" - שתהא עמידתו כשאר אחיו. ותנא דבי ר' ישמעאל הואיל ורצפה מקודשת וכלי שרת מקודשין כו' בזבחים,  |
| אמר רבינא: אף אנן נמי תנינא, [=כהן] קיבל בימין ושמאל מסייעתו - עבודתו כשרה. ואמאי? הא קא מסייע בהדי הדדי! לאו משום דאמרינן מסייע אין בו ממש.שמע מינה.  | שמאל פסולה לעבודה, כדאמר בפרק קמא דחולין (כב, א): כל מקום שנאמר אצבע וכהונה אינו אלא ימין.  |

### האם צריך שיעור הוצאה לכל אחד מהשנים

|  |  |
| --- | --- |
| אמר מר: זה יכול וזה יכול - רבי מאיר מחייב. איבעיא להו: בעינן שיעור [=גרוגרת] לזה ושיעור לזה [=כדי לחייב את שניהם חטאת], או דילמא: שיעור אחד לכולם? רב חסדא ורב המנונא; חד אמר: שיעור לזה ושיעור לזה, וחד אמר: שיעור אחד לכולן. | שיעור לזה - גרוגרת, אם אוכל הוא. |
| אמר רב פפא משמיה דרבא: אף אנן נמי תנינא [=ששיעור אחד לכולן], היה יושב על גבי מטה וארבע טליות תחת ארבע רגלי המטה - טמאות, מפני שאין יכולה לעמוד על שלש. ואמאי? ליבעי שיעור זיבה לזה [=שיכביד רובו של הזב על אותה טלית] ושיעור זיבה לזה [=ונטמא רק אם ישבו ארבעה זבים]! לאו משום דאמרינן שיעור אחד לכולן?  | שיעור זיבה - שיכביד רובו עליו, וצריך להיות כאן ארבע זבים. |
| אמר רב נחמן בר יצחק: אף אנן נמי תנינא, צבי שנכנס לבית ונעל אחד בפניו - חייב, נעלו שנים - פטורין. לא יכול אחד לנעול ונעלו שנים - חייבים. ואמאי? ליבעי שיעור צידה לזה ושיעור צידה לזה! לאו משום דאמרינן שיעור אחד לכולם?  | נעל אחד בפניו - זו היא צידתו.נעלו שנים פטורין - ור' יהודה הוא דפטר בשניהם יכולין.שיעור - צידת צבי לכל אחד ואחד, אלא שמע מינה: שיעור אחד לכולן, ומדר' יהודה נשמע לר' מאיר בשניהן יכולים, דבהא לא פליגי. |
| אמר רבינא: אף אנן נמי תנינא, השותפין שגנבו וטבחו – חייבין [=תשלומי ארבעה וחמישה]. ואמאי? ליבעי שיעור טביחה לזה ושיעור טביחה לזה! לאו משום דאמרינן שיעור אחד לכולם?  | חייבין לשלם - תשלומי ארבעה וחמשה. |
| ואמר רב אשי: אף אנן נמי תנינא, שנים שהוציאו קנה של גרדי - חייבין. ואמאי? ליבעי שיעור הוצאה לזה ושיעור הוצאה לזה! לאו משום דאמרינן שיעור אחד לכולם? אמר ליה רב אחא בריה דרבא לרב אשי: דילמא דאית ביה כדי לבשל ביצה קלה לזה וביצה קלה לזה? אם כן לישמעינן קנה דעלמא [=שעומד להסקה בלבד], מאי שנא דגרדי [=ששיעורו כדי אריגה]?ודילמא: דאית ביה כדי לארוג מפה לזה, וכדי לארוג מפה לזה! אלא: מהא ליכא למשמע מינה.  | קנה גרדי - אורחא דמילתא, והוא העולה ויורד בשתי.קנה דעלמא - שאינו עומד אלא להסקה, דהוי שיעורו כעצים, דאילו האי - שיעורו כדי אריגה. |
| תני תנא קמיה דרב נחמן: שנים שהוציאו קנה של גרדי - פטורין, ורבי שמעון מחייב. כלפי לייא? [=הרי ר' שמעון פוטר שנים שהוציאו]אלא אימא: חייבין, ורבי שמעון פוטר.  | כלפי לייא - כלפי היכא נהפך דבר זה הא ר' שמעון הוא דפטר שנים שהוציאוהו. |

### משנה: המוציא אוכלין

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. המוציא אוכלין פחות מכשיעור בכלי - פטור אף על הכלי, שהכלי טפלה לו. את החי במטה [=ופטור עליו משום שהחי נושא את עצמו] - פטור אף על המטה, שהמטה טפלה לו. את המת במטה - חייב. וכן כזית מן המת, וכזית מן הנבלה, וכעדשה מן השרץ - חייב. ורבי שמעון פוטר. [=על הוצאת מת או חלקו, משום שזו מלאכה שאינה צריכה לגופה]. | משנה.**את החי במטה** - וחי לא מיחייב על הוצאתו, דהוא מקיל עצמו ונושא עצמו.וכן כזית מן המת - חייב אם הוציא, דהואיל ומטמא - הוצאה חשובה היא להציל עצמו מן הטומאה.**ור' שמעון פוטר** - אפילו במת שלם, דהוי מלאכה שאינה צריכה לגופה, וכל מלאכה שאינה צריכה (לגופה) אלא לסלקה מעליו - הוי מלאכה שאינה צריכה לגופה, דברצונו לא באה לו, ולא היה צריך לה, הלכך לאו מלאכת מחשבת היא לר' שמעון. |
| גמרא. תנו רבנן: המוציא אוכלין כשיעור, אם בכלי - חייב על האוכלין ופטור על הכלי [=שטפל לאוכל שבתוכו], ואם היה כלי צריך לו [=לאדם, לתשמיש אחר באותו מקום שמוציא לשם] - חייב אף על הכלי. [=וחייב שתי חטאות].שמע מינה: אוכל שני זיתי חלב בהעלם אחד - חייב שתים! אמר רב ששת: הכא במאי עסקינן – כגון  | גמרא.**ופטור על הכלי** - שהיא טפילה לאוכל.ואם היה צריך לכלי - להשתמש בו תשמיש אחר במקום שמוציאו שם.חייב - על כל אחד ואחד, כי היכי דמיחייב ליה תרתי אתרתי הוצאות בהעלם אחד.  |

## תוספות מסכת שבת דף צג עמוד ב

שמשענת הסוס על ידיו - הכי תנן לה במס' זבים פ"ד (משנה ז) היה רוכב על גבי בהמה וארבע טליות תחת רגלי בהמה טהורות מפני שיכולה לעמוד על שלש היתה טלית אחת תחת שתי ידים תחת שתי רגלים תחת יד ורגל טמאה רבי יוסי אומר הסוס מטמא בידיו כו' ונראה לר"י דרבי יוסי לא פליג אלא ארישא אבל אסיפא דקתני תחת שתי רגלים טמאה לא פליג דאף על גב דמשענת הסוס על ידיו דבר פשוט הוא דבלא שתי רגליו לא היה יכול לעמוד קשה לר"י מה ראה רב פפי להביא מסיפא ולא מייתי מרישא ממילתייהו דרבנן כדאייתי לעיל ואומר ר"י דמשום דמרישא איכא לדחויי כדבעי למימר לעיל שאני הכא דעקרה לגמרי אבל אר' יוסי ליכא למידחי דטעמיה משום דעקרה דא"כ לא יטמא הסוס אפילו בידיו דפשיטא נמי דעקרה להו.

ויכול לעמוד על רגלו אחת עבודתו כשרה ואם לאו פסולה - מהכא ליכא למיפשט דמין במינו חוצץ דאבן הוא ממין הרצפה ומין בשאינו מינו חוצץ דכלי אינו ממין הרצפה ובעיא הוא בפ' הוציאו לו (יומא דף נח.) בהניח סיב בתוך המזרק וקיבל בו את הדם דודאי סיב מבטל ליה אבל כלי ואבן לא מבטל ליה דאבן נתקלים בה ההולכים שם.

אמר מר זה יכול וזה יכול רבי מאיר מחייב איבעיא להו כו' - תימה לר"ח דאמאי בעי לה אליבא דרבי מאיר ומצי למיבעי בזה אינו יכול וזה אינו יכול אליבא דר"י דקיימא מתני' כוותיה ונראה דגירסא זו טעות וגרסי' אמר מר זה אינו יכול וזה אינו יכול ואומר ר"י דאין למחוק הספרים משום זה דהא דלא נקט זה אינו יכול כו' משום דאין רגילות באין יכול שלא יהא בו שיעור לכל א' ועל גי' ר"ח קשה לר"י דמאן דבעי שיעור לזה ולזה אטו מי לא שמיע ליה מתני' דמייתי בסמוך לא יכול אחד לנעול ונעלו שנים חייבין אבל לגיר' הספרים דפליגי בזה יכול וזה יכול איכא למימר דבאין יכול מודו כולהו דשיעור אחד לכולן ומאן דמייתי סייעתא מצבי שנכנס לבית אין נראה לו לחלק בין שניהם יכולין לאין יכולין ומיהו לגי' ר"ח איכא למימר דמאן דבעי שיעור לכל אחד יאמר דצבי שנכנס לאו דוקא אחד אלא כלומר שנים.

ואמאי ליבעי שיעור טביחה כו' - אבל מגנבו דרישא לא מצי למיפרך דהתם לא בעי שיעור דתשלומי כפל נוהג בכל דבר ובכל שהוא.

דילמא דאית ביה כדי לארוג מפה לזה כו' - והא דלא נקט קנה דעלמא לאשמעינן דאע"ג דאין רגילות לארוג שתי מפות בקנה אחד אם יש שיעור לארוג מפה לזה ולזה חייב.

אלא אימא חייבין ור' שמעון פוטר - ובקנה כבד דה"ל זה אינו יכול וזה אינו יכול.

ששגג על האוכלין והזיד על הכלי - וחייב על הכלי היינו סקילה כפי' רש"י ורבינו שמואל קשה לו לאוקמי ברייתא בחיוב סקילה דבכל דוכתא איירי בחיוב חטאת והגיה הגירסא כגון ששגג על הכלים והזיד על האוכלין ולא התרו בו דליכא באוכלין לא סקילה ולא חטאת ועל הכלי חייב חטאת ואין נראה לר"י לא פי' הקונטרס ולא פי' רשב"ם דכשהזיד באחד אינו חייב חטאת על השני ששגג בו דלא שב מידיעתו הוא כיון שהזיד באחד מהן ונראה דהשתא דמוקי בהזיד בכלי איירי הכל לענין סקילה וה"פ דברייתא המוציא אוכלין כשיעור בכלי חייב סקילה על האוכלין כגון שהתרו בו על האוכלין ופטור על הכלי אם התרו בו משום כלי ואם היה צריך לכלי חייב סקילה אף אם התרו בו משום כלי ופריך והא אף על הכלי קתני משמע דחייב שתים.

# דף צד עמוד א

|  |  |
| --- | --- |
| ששגג על האוכלין והזיד על הכלי. [=וחייב מיתה על הוצאת הכלי].מתקיף לה רב אשי: והא אף על הכלי קתני! [=משמע חיוב חטאת כמו האוכל]אלא אמר רב אשי: כגון ששגג בזה ובזה, ונודע לו, וחזר ונודע לו; ובפלוגתא דרבי יוחנן ורבי שמעון בן לקיש. [=האם ידיעות מחלקות, נחלקו רב ששת ורב אשי בסוגייתנו] | ששגג על האוכלין והזיד על הכלי - ומאי חייב דקתני - מיתה.והא אף קתני - משמע שני חיובין שוין.**בפלוגתא דר' יוחנן וריש לקיש** - דאיפלוגי בידיעות מחלקות בפרק כלל גדול (שבת עא, ב), איפלוגי נמי רב ששת ורב אשי הכא, רב ששת דלא מוקי לה הכי - קסבר: דאין ידיעות מחלקות, ורב אשי סבר: ידיעות מחלקות. |

### חי נושא עצמו

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] את החי במטה פטור אף על המטה. לימא מתניתין רבי נתן היא ולא רבנן? דתניא: המוציא בהמה חיה ועוף לרשות הרבים, בין חיין ובין שחוטין - חייב. רבי נתן אומר: על שחוטין חייב, ועל חיין פטור, שהחי נושא את עצמו. אמר רבא: אפילו תימא רבנן; עד כאן לא פליגי רבנן עליה דרבי נתן - אלא בבהמה חיה ועוף דמשרבטי נפשייהו [=משמטים כלפי מטה], אבל אדם חי דנושא את עצמו - אפילו רבנן מודו.  | דמשרבטי נפשייהו - משמטים כלפי מטה, ומכבידין עצמן להשמיט מיד הנושאן. |
| אמר ליה רב אדא בר אהבה לרבא: והא דתנן: בן בתירא מתיר בסוס [=למוכרו לנכרי], ותניא: בן בתירא מתיר בסוס, מפני שהוא עושה בו מלאכה שאין חייבין עליו חטאת [=שמיועד לרכיבה]. ואמר רבי יוחנן: בן בתירא ורבי נתן אמרו דבר אחד. ואי אמרת דלא פליגי רבנן עליה דרבי נתן אלא בבהמה חיה ועוף ומשום דמשרבטי נפשייהו, מאי איריא בן בתירא ורבי נתן? והאמרת אפילו רבנן מודו! כי אמר רבי יוחנן - בסוס המיוחד לעופות. ומי איכא סוס המיוחד לעופות? אין, איכא דבי וייאדן.  | מתיר בסוס - למוכרו לנכרי, מפני שמלאכת הסוס אם היה אדם עושה אותה - אין חייב עליה חטאת, דלרכיבה עומד, והחי נושא את עצמו, והא דאסרו למכור בהמה גסה לנכרי - משום שאלה ומשום שכירות אסור, וסוס, אי נמי דמושיל ומוגר - לאו איסורא דאורייתא איכא, שאין זו מלאכה אצל הסוס, וגבי אזהרת שביתת בהמה מלאכה כתיבא.ואמר ר' יוחנן - גרסינן.דבי וייאדן - של ציידי עופות, שנותנין על הסוס עופות כשהן חיין, כגון נץ ומינו לצוד שאר עופות, ולא משרבטי נפשייהו דלא קשירי, והשתא נמי החי נושא את עצמו, ומשום הכי אמר ר' יוחנן: בן בתירא ור' נתן אמרו דבר אחד. |

### האם בכפות חי נושא את עצמו

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רבי יוחנן: ומודה רבי נתן בכפות [=בין עוף ובין אדם, שלא אומרים בכפות חי נושא את עצמו].  | **בכפות** - בין עוף בין אדם. |
| אמר ליה רב אדא בר מתנה לאביי: והא הני פרסאי דכמאן דכפיתי דמו [=שרוכבים מעוטפים בבגדים רחבים, וגם הם עצמן מעונגים מהצג על הארץ], ואמר רבי יוחנן: בן בתירא ורבי נתן אמרו דבר אחד! התם רמות רוחא הוא דנקיט להו. דההוא פרדשכא דרתח מלכא עילויה ורהיט תלתא פרסי בכרעיה.  | כמאן דכפיתי דמו - שרוכבים מעוטפין בבגדים רחבים, וגם הם עצמן מעונגין מהצג על הארץ.ואמר ר' יוחנן - גרסינן.בן בתירא ור' נתן אמרו דבר אחד - והא אמרת מודה ר' נתן בכפות ואי משום דאוקמינן בסוס המיוחד לעופות - משום רבנן אוקמינן דפליגי עליה, ולמימר דאילו באדם שניהם שוין לפטור, ואי בכפות - מודה ר' נתן, היכי מתוקמא דבן בתירא כר' נתן משום דחי נושא את עצמו הא בן בתירא מתיר אפילו למכור לפרסיים, דכמאן דכפיתי דמו, וכל האומות קרי להו נכרים, דסבר דכפות נושא את עצמו.רמות רוחא - גסות, הא דלא מסגו בכרעייהו גסות הוא.פרדשכא - סרדיוט.  |

###  מוציא את המת לקוברו

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] את המת במטה - חייב, וכן כזית מן המת וכו'. [=וכזית מן הנבלה, וכעדשה מן השרץ - חייב. ורבי שמעון פוטר].אמר רבה בר בר חנה אמר רבי יוחנן, ואמר רב יוסף אמר רבי שמעון בן לקיש: פוטר היה רבי שמעון |  |

## תוספות מסכת שבת דף צד עמוד א

ובפלוגתא דר' יוחנן ור"ל - פי' חייב שתי חטאות לרבי יוחנן כשנודע לו וחזר ונודע לו דידיעות מחלקות ולר"ל אחר שנתכפר נודע לו על אחד ופי' הקונטרס אין נראה לר"י דנהי דלית ליה לרב ששת ידיעות מחלקות מ"מ יעמיד בנודע לו על האחד בשכבר כיפר דכפרה לכ"ע מחלקת.

שהחי נושא את עצמו - תימה לר"י למה פטור דאי משום שהחי מיקל עצמו והלא אפילו במשא קל יותר חייב ואי משום דשנים שעשאו פטורין הא הוי זה יכול וזה אינו יכול שאין הנישא יכול לישא עצמו בלא הנושא והנושא יש בו כח לנושאו אפילו היה מת ואומר ר"י דממשכן גמרינן שלא היו נושאין דבר חי שהתחשים והאילים היו הולכים ברגליהם והחלזון מיד היו פוצעין אותו טרם ימות דכמה דאית ביה נשמה טפי ניחא ליה כי היכי דליצליל ציבעיה.

אבל אדם חי נושא את עצמו - תימה דבריש נוטל (לקמן דף קמא:) משמע דפליגי נמי באדם דקאמר גבי תינוק רבא כרבי נתן סבירא ליה ואומר רשב"א דקטן כבהמה דמי דמשרביט נפשיה אך קשה לן דבפרק מפנין (שם דף קכח:) תניא מדדין בהמה חיה ועוף בחצר אבל לא ברה"ר והאשה מדדה את בנה ברה"ר ופירש התם בקונטרס דבהמה ברה"ר לא שמא יגביהנה מן הארץ וסתמא כרבנן דר' נתן דמחייבי אבל בנה אי נמי מגבה ליה הא באדם מודו רבנן דחי נושא את עצמו [ושמא ההוא דבפרק נוטל איירי בתינוק בן יומו].

בסוס המיוחד לעופות - ובן בתירא מתיר בסוס בכל הסוסים קאמר ורבנן אוסרין בכל הסוסים משום סוס המיוחד לעופות דלא חילקו חכמים בסוסים.

סוסא דבי וייאדן - פר"ח שכן ציידי עופות מניחין עליהן עופות שלהן שצדין בהן עופות אחרים אבל אין לפרש בעופות הניצודין דהני כפותין נינהו ואמר בסמוך דמודה רבי נתן בכפות.

והא הני פרסאי - ואיהו לא מפליג למכור לשום נכרי.

את המת במטה חייב - נראה לר"י דמהכא קים לן בכל דוכתא דאית ליה לר' יהודה מלאכה שאינה צריכה לגופה חייב עליה דמסתמא ת"ק דר"ש היינו רבי יהודה כי ההיא דלעיל זה אינו יכול וזה אינו יכול דת"ק דר"ש היינו ר' יהודה כדמוכח בגמ' ורשב"א אומר דיש להביא מדתנן לעיל (דף צ.) ר' יהודה אומר אף המוציא משמשי ע"ז דהוי מלאכה שאינה צריכה לגופה.

רבי שמעון פוטר - נראה לר"י דמלאכה שאינה צריכה לגופה קרי כשעושה מלאכה ואין צריך לאותו צורך כעין שהיו צריכין לה במשכן אלא לענין אחר כי הצורך שהיתה מלאכה נעשית בשבילו במשכן הוא גוף (איסור) המלאכה ושורשו ולפי זה אתי כולהו שפיר הוצאת המת אין צריך למת ובמשכן היו צריכין לחפצים שהוציאו צד נחש שלא ישכנו אינו צריך לנחש ובמשכן היו צריכין לתחש וחלזון ומפיס מורסא להוציא ליחה המזיקתו ואין עומד להכניס אויר ולהוציא ליחה תמיד אף על פי שנעשה פתח גמור שהרי ראוי (הוא) להכניס ולהוציא אם היה צריך מ"מ לא דמי לפתחים שבמשכן שהיו עומדין להכניס ולהוציא אבל לעשות לה פה דמיא למשכן וחייב והריגת המזיקין אין צריך להם ובמשכן היו צריכין לעורות אילים הנשחטים וחופר גומא ואינו צריך אלא לעפרה ובמשכן היו צריכין לגומא לנעוץ בה או לדבר אחר וזב בכיס שלא יטנפו כליו הוי אינה צריכה לגופה שאינו צריך לכיס עצמו ואפילו למנות ראיותיו או נקיים דצריך הכיס מ"מ אין צריך להוצאה זו דה"נ סגי ליה אי יתיב בחד דוכתא ומכבה גחלת שלא יזוקו בה רבים וכחס על הנר ועל השמן או על הפתילה המהובהבת כבר אין צריכין לגופן שבמשכן לא היה כיבוי אלא לעשות פחמין בכיבוי זה ומתקנין על יד כיבוי זה שיהו ראויין למלאכת הצורפין וכיבוי כדי שלא יקדיחו הסממנין בבישולן לא היה במשכן כי זהירים היו שלא להרבות אש יותר מדאי וכן סותר ע"מ לבנות נמי לא מחייב ר' שמעון דבעי שתהא צריכה לגופה אלא כגון שסותר ע"מ לתקן יותר ממה שהיה בתחלה כגון שהבנין האחרון טוב מן הראשון כדמוכח בשמעתין דחס על הנר וכן קורע על מתו או שובר כלים למירמי אימתא אאינשי דביתיה אין צריכין לגופה דבמשכן היתה קריעה לצורך תיקון דבר הנקרע ואף על גב דבהוצאה לא בעי רבי שמעון שיהא לגמרי כמו שהיה במשכן דלא בעי מר לעשות לו טס או ס"ת להגיה אף על פי שבמשכן הוצאת הנדבה היתה כדי לתקנה לעשות ממנה משכן וכלים במקלקלים כגון מכבה וסותר וקורע מסתברא דצריך שיהא על מנת לתקן כמו במשכן ולא חשיבי המקלקלים צריכות לגופה עד דהוי לגופו ולגופה והא דלא קרי לה לגופו ולגופה כיון דבעו תרוייהו בכלל לגופה היא אבל לגבי מר וס"ת כיון דלא בעי אלא לגופו דהא לא בעי במר לעשות בו טס וס"ת כדי להגיה בו לא הוי בכלל לגופה ולפי שצריכות לגופה הוי כעין דהוי במשכן כמו שפיר' הוצרך להשמיענו במר דלא בעינן לעשות לו טס כמו שהיה במשכן ורש"י דפירש דברצונו לא היתה באה לו ולא היה צריך לה שאינה אלא לסלקה מעליו כמו צד נחש שלא ישכנו או מכבה גחלת שלא יזוקו בו רבים דברצונו שלא היה בעולם וכן בפרק במה מדליקין (לעיל דף לא:) פירש כחס על הפתילה המהובהבת כבר דאינה צריכה לגופה משום דאין צריך לכיבוי זה ואם לא הובערה מעולם הוה ניחא ליה דהואיל וחס עליה כי אית בה טפי הוה ניחא ליה בה קשה מסותר על מנת לבנות כמו בתחלה וקורע בחמתו למירמי אימתא אאינשי דביתיה דהתם צריך למלאכה ורוצה הוא שיהא בעולם ואין לומר דלא ניחא ליה שיצטרך למירמי אימתא אם כן מפיס מורסא לעשות לה פה יהא פטור דברצונו היה שלא היה מורסא מעולם וכן קורע יריעה שנפל בה דרנא על מנת לתפור דברצונו לא היה נופל בה וכן תופר בגד קרוע ברצונו שלא היה קרוע אלא צריך לפרש כדפירשתי.

גדול כבוד הבריות שדוחה את לא תעשה שבתורה - קשה לר"ת דגבי טלטול דהוי איסורא דרבנן לא שרינן משום כבוד הבריות אלא ע"י ככר או תינוק כדאמר בפרק במה מדליקין (לעיל דף ל:) ובפרק כירה (שם דף מג:) ויש לומר דשאני טלטול דאפשר על ידי ככר או תינוק לכך לא התיר בענין אחר.

# דף צד עמוד ב

|  |  |
| --- | --- |
| אף במוציא את המת לקוברו. [=וגם הוצאה זו נחשבת מלאכה שאינה צריכה לגופה] | **אף במוציא את המת לקוברו** - ולא תימא לא פטר אלא במניחו לחוץ, דאין צורך לא לגופו של מוציא ולא לגופה של הוצאה, דאפילו הוא צורך המת - פטור. |
| אמר רבא: ומודה רבי שמעון במר לחפור בו, וספר תורה לקרות בו, דחייב. פשיטא! דאי הא נמי מלאכה שאינה צריכה לגופה היא, אלא מלאכה שצריכה לגופה לרבי שמעון היכי משכחת לה? מהו דתימא: עד דאיכא לגופו [=של המוציא] ולגופה [=של החפץ שהוציא], כגון מר לעשות לו טס ולחפור, ספר תורה להגיה ולקרות בו - קא משמע לן.  | מר לחפור בו - שהוא צורך המוציא.מר לעשות לו טס ולחפור - מרה שנרצף פיו, וצריך להושיב עליו כמין טס דק שיהא ראוי לחפור.להגיה - ולקרות. |

### הוצאת המת לכרמלית

|  |  |
| --- | --- |
| ההוא שכבא דהוה בדרוקרא, שרא רב נחמן בר יצחק לאפוקיה לכרמלית. אמר ליה רבי יוחנן אחוה דמר בריה דרבנא לרב נחמן בר יצחק: כמאן - כרבי שמעון, אימר דפטר רבי שמעון מחיוב חטאת - איסורא דרבנן מיהא איכא! אמר ליה: האלהים! דעיילת ביה את, ואפילו לרבי יהודה (שרי). דמי קאמינא לרשות הרבים? לכרמלית קאמינא! גדול כבוד הבריות שדוחה את לא תעשה שבתורה.  | **לאפוקיה לכרמלית** - שהיה מוטל בבזיון, או בדליקה או בחמה, ואי משום טלטול - מניח עליו ככר או תינוק.**לא תעשה** - לאו דלא תסור, כי הכא. |

### תולש מקצת סימני צרעת

|  |  |
| --- | --- |
| תנן התם [=נגעים]: התולש סימני טומאה [=שתי שערות לבנות שהבהרת מטמאה בהן] והכוה [=עשה כויה] המחיה [=מחית בשר חי, והיא סימן טומאה בשאת] - עובר בלא תעשה [=השמר בנגע הצרעת]. איתמר, אחת משתים [=היו בבהרת שתי שערות ותלש אחת מהן] חייב [=שעל ידי כן טיהר מהטומאה]. אחת משלש, רב נחמן אמר: חייב, רב ששת אמר: פטור. רב נחמן אמר: חייב, אהני מעשיו, דאי משתקלא חדא אחריתי - אזלה לה טומאה. רב ששת אמר: פטור, השתא מיהת הא איתא לטומאה.  | **התולש סימני טומאה** - שתי שערות לבנות שהבהרת מטמאה בהן.**והכוה את המחיה** - מחית בשר חי, והוא סימן טומאה בשאת, והכוה זה לבטלה משום מחיה, ולטהרה.עובר בלא תעשה - דהשמר בנגע הצרעת (דברים כד).אחד משתים - שלא היו בה אלא שתי שערות, ותלש האחד.**חייב** - דשקלא לטומאה, שאין מטמאה בפחות משנים, דהכי ילפינן לה בתורת כהנים: שיער - שנים, וחייב מלקות. |
| אמר רב ששת: מנא אמינא לה? דתנן [=במשנתנו דף צג,ב]: וכן כזית מן המת וכזית מן הנבילה – חייב, הא חצי זית - פטור. והתניא: חצי זית חייב? מאי לאו:הא דתניא חייב - דאפיק חצי זית מכזית [=ועל ידי הוצאתו גרם להוציא את הטומאה מהבית, ולכן יש בהוצאה חשיבות], והא דתנן פטור - דאפיק חצי זית מכזית ומחצה. ורב נחמן: אידי ואידי חייב, והא דתנן פטור - דאפיק חצי זית ממת גדול. [=דלא אהני מידי]. | מאי לאו הא דתני חייב דאפיק חצי זית מכזית - דשקליה ובצריה לשיעורא.והא דתני פטור דאפיק חצי זית מכזית ומחצה - דאף על גב דמצמצם לשיעור - לאו מילתא היא - ולא אמרינן: אהני, דאי שקיל מיניה פורתא - תו ליתא לשיעורא.ממת גדול - דלא אהני מידי. |

### משנה: הנוטל צפרניו

|  |  |
| --- | --- |
| משנה.הנוטל צפרניו זו בזו, או בשיניו, וכן [=תולש] שערו [=בידיו], וכן שפמו, וכן זקנו, וכן הגודלת [=שערה], וכן הכוחלת [=עיניה], וכן הפוקסת - רבי אליעזר מחייב [=חטאת], וחכמים אוסרין משום שבות [=בלבד]. | משנה.וכן שערו - תולש שער ראשו בידיו.וכן הגודלת - שערה.וכן הכוחלת - עיניה.**וכן הפוקסת** - יש מרבותי אומרים: מתקנת שערה במסרק או בידיה, ויש שמפרשין: טחה כמין בצק על פניה, וכשנוטלו מאדים הבשר.**ר' אליעזר מחייב** - בכולם חטאת, וחכמים אוסרין משום שבות, וטעמא דר' אליעזר מפרש בגמרא משום מאי מיחייב. |

### המחלוקת לגבי נטילת הצפרנים ביד

|  |  |
| --- | --- |
| גמרא. אמר רבי אלעזר: מחלוקת [=במשנה לגבי נטילת צפרנים] ביד [=שאין דרך גזיזה בחול, ולכן חכמים פוטרים מחטאת], אבל בכלי חייב [=חטאת לכו"ע]. פשיטא, זו בזו תנן [=דהיינו באמצעות ידיו]! מהו דתימא: רבנן בכלי נמי פטרי [=משום שלדעתם שאין גזיזה אלא בצמר בהמה], והא דקתני זו בזו - להודיעך כחו דרבי אליעזר [=שאפילו ביד מחייב חטאת], קא משמע לן.  | גמרא.מחלוקת ביד - בהא שנוטלן בידו, ולא בכלי, הוא דפטרי רבנן, שאין דרך גזיזה בכך בחול.מהו דתימא בכלי נמי פטרי רבנן - דאין כאן משום גוזז, דלא שייך אלא בצמר בהמה. |
| ואמר רבי אלעזר: מחלוקת לעצמו, אבל לחבירו - דברי הכל פטור [=שאין דרך לגזוז צפרני חברו בלא כלי]. פשיטא, צפרניו תנן! מהו דתימא: רבי אליעזר לחבירו נמי מחייב, והא דקתני צפרניו - להודיעך כחן דרבנן, קא משמע לן.  | מחלוקת לעצמו - בהא הוא דמחייב ר' אליעזר, שיכול לאמן ידו לעצמו לתקנו בלא כלי.אבל לחברו - אין יכול לאמן את ידו ליטול יפה בלי כלי.פשיטא צפרניו תנן - של עצמו. |

### שיעור גזיזה בשיער

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] וכן שערו כו'. תנא: הנוטל [=חותך שיער] מלא פי הזוג [=זוג מספרים] - חייב. וכמה מלא פי הזוג? אמר רב יהודה: שתים. [=שתי שערות].והתניא [=בסיפא של הבריתא שלעיל]: ולקרחה שתים [=משמע שפי הזוג הוא שיעור אחר]! אימא: וכן לקרחה שתים. תניא נמי הכי [=ששיעור גזיזת שערות בשבת שתים]: הנוטל מלא פי הזוג בשבת – חייב. וכמה מלא פי הזוג? שתים. רבי אליעזר אומר: אחת. ומודים חכמים לרבי אליעזר במלקט לבנות מתוך שחורות, שאפילו אחת חייב. [=היות שמקפיד בכך שלא יראה כזקן]. ודבר זה - אף בחול אסור, משום שנאמר "לא ילבש גבר שמלת אשה".  | **הנוטל מלא פי הזוג** - מלא ראש המספרים.**חייב** - בשבת, לרבנן - בכלי, לר' אליעזר אף ביד, וזהו שיעורו.**והא תניא** - בההיא ברייתא בסיפא: ולקרחה, שהזהירה תורה לא תשימו קרחה (דברים יד) - שתים הוי קרחה, מכלל דפי הזוג לאו שתי שערות נינהו.תניא נמי הכי - כרב יהודה דאמר שתים.ר' אליעזר אומר - באחת הוא חייב, ולא בעינן מלא פי הזוג.אחת חייב - שבאחת הוא מקפיד שלא יהא נראה כזקן.שמלת אשה - ודרך הנשים להקפיד על כך ולהתנאות. |

### צפורן ורצועה שפירש רובו

|  |  |
| --- | --- |
| תניא, רבי שמעון בן אלעזר אומר: צפורן שפירש רובה, וציצין [=רצועות שנפרדו מעור האצבע סביב הצפורן] שפרשו רובן, ביד - מותר, בכלי - חייב חטאת. מי איכא מידי דבכלי חייב חטאת, וביד מותר לכתחלה? הכי קאמר: פירשו רובן, ביד - מותר, בכלי - פטור אבל אסור. לא פירשו רובן, ביד - פטור אבל אסור, בכלי - חייב חטאת. אמר רב יהודה: הלכה כרבי שמעון בן אלעזר. אמר רבה בר בר חנה אמר רבי יוחנן: והוא שפרשו כלפי מעלה, ומצערות אותו.  | ציצין - כמין רצועות דקות הפורשות מעור האצבע סביב הצפורן.שפירשו רובן - קרובין לינתק.מי איכא מידי כו' - כיון דבכלי חייב חטאת, ביד איכא שבות - גזירה אטו כלי.כלפי מעלה - לצד הצפורן התחילו לפרוש, דקא מצערו ליה טפי. |

### גודלת כוחלת ופוקסת – משום מה חייבת

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט המשנה:] וכן הגודלת כו'. גודלת כוחלת ופוקסת משום מאי מחייבא? אמר רבי אבין אמר רבי יוסי ברבי חנינא: גודלת - משום אורגת, כוחלת - משום כותבת, פוקסת - משום טווה. אמרו רבנן קמיה דרבי אבהו: וכי דרך אריגה בכך, וכי דרך כתיבה בכך, וכי דרך טויה בכך?אלא אמר רבי אבהו: לדידי מפרשא לי מיניה דרבי יוסי ברבי חנינא: | **משום כותבת** - שמוליכה מכחול סביב העין, כאדם המוליך קולמוס סביב האות.**טווה** - שמתקנת שערה בין אצבעותיה ופושטתו כשהוא נכרך, ולשון השני [=שפירש רש"י במשנה] - עושה מאותו בצק כמין חוט. |

## תוספות

אהני מעשיו דאי משתקלא חדא כו' - באחת מארבע דאי משתקלא חדא אחריתי נמי לא אזלא לה טומאה כ"ע מודו דפטור דהוי כמו חצי זית ממת גדול.

והא דתנן פטור דאפיק חצי זית ממת גדול - וה"ה דהוה מצי לאוקמיה כגון דליכא אלא חצי זית בלבד אלא דניחא ליה לשנויי בחצי זית ממת גדול דהוי רבותא טפי דאי ליכא אלא חצי זית מן הכל פשיטא דפטור ודווקא חצי זית אבל כזית ממת גדול חייב אף על גב דאי משתקלה זית אחר לא אזלא טומאה מ"מ אהני מעשיו דמשחתכו לא גריר בתר המת וכשיוציאו המת מן הבית וישאר כזית זה יטמא כל הבית ונמצא שעתה בהוצאה זו הוא גורם טהרה.

ממת גדול - לאו דווקא גדול אלא כלומר מב' זיתים או ג'.

אבל בכלי ד"ה חייב - היינו כרבי יהודה דמחייב במלאכה שאינה צריכה לגופה וא"ת ודילמא רבנן כר"ש סבירא להו ומנא ליה דמחייב בכלי ויש לומר דא"כ ליפלגי בכלי להודיעך כחן דרבנן והא דקאמר מהו דתימא רבנן בכלי נמי פטרי היינו פירושו דס"ל כר"ש וכדפרישית אבל רש"י פירש דפטרי משום דלא שייכא גזיזה אלא בצמר ואין נראה לר"י דבהא ליכא למיטעי דבכל בעלי חיים שייכא גזיזה כדאמר לעיל התולש כנף חייב משום גוזז.

והוא שפירשו כלפי מעלה - פירש בקונטרס כנגד ראשי אצבעותיו שהן למעלה כשמגביה ידיו ור"ת מפרש שכלפי גוף קרי כלפי מעלה כדאשכחן בפ"ב דנדה (דף יג:) דקאמר מן העטרה ולמעלה והתם היינו לצד הגוף.

פוקסת - מה שפירש בקונטרס: פוקסת היינו סורקת ביד או במסרק - אין נראה, דבגמרא משמע דהוי כעין טוויה, וסריקה אינה כעין טוויה כלל! ועוד, דא"כ היה שונה סורקת, כדתנן (נזיר דף מב.): נזיר חופף ומפספס אבל לא סורק.

וכי דרך אריגה בכך - ואף על גב דקולע נימין חשיבא אריגה כדאמרינן בפרק במה אשה (לעיל ד' סד.)?

הכא בשער לא חשיבא אריגה כמו בבגד.

ועוד דהכא אין סופה להתקיים, שעומדת לסתירה.

# דף צה עמוד א

|  |  |
| --- | --- |
| כוחלת משום צובעת, גודלת ופוקסת - משום בונה. וכי דרך בנין בכך? אין, כדדרש רבי שמעון בן מנסיא: "ויבן ה' אלהים את הצלע" - מלמד שקילעה הקדוש ברוך הוא לחוה והביאה אצל אדם, שכן בכרכי הים קורין לקלעיתא בניתא.  |  |
| תניא, רבי שמעון בן אלעזר אומר: גודלת כוחלת ופוקסת, לעצמה – פטורה [=שאינה יכולה לבנות יפה, ואין דרך בנין], לחברתה - חייבת. וכן היה רבי שמעון בן אלעזר אומר משום רבי אליעזר: אשה לא תעביר סרק [=צבע אדום של איפור] על פניה, מפני שצובעת.  | לעצמה פטורה - שאינה יכולה לבנות יפה, ואין דרך בנין, אלא אשה לחברתה שרואה ועושה.וכן - מילתא אחריתי דשבת לאיסורא.סרק - צבע אדום הוא, הבא בקנים שקורין טיפוניי"ן +צבע אדום ששמים על הפנים+. |

### חולב מחבץ ומגבן

|  |  |
| --- | --- |
| תנו רבנן: החולב והמחבץ והמגבן כגרוגרת, המכבד [=מטאטא את הבית], והמרבץ [=מזלף מים כדי שהאבק לא יעלה], והרודה חלות דבש, שגג בשבת - חייב חטאת, הזיד ביום טוב - לוקה ארבעים, דברי רבי אליעזר. וחכמים אומרים: אחד זה [=שבת] ואחד זה [=יום טוב] אינו אלא משום שבות. | המחבץ - המעמיד החלב בקיבה, ולי נראה: מחבץ - עושה כמין כלי גמי, ונותן הקפוי בתוכו, ומי החלב שהן נסיובי נוטפין, ולועזין אותן אנקייד"ש +(צ"ל אנקייר"ש) גיבון, עשיית גבינה+.המכבד - את הבית.והמרבץ - במים, להרביץ את האבק שלא יעלה.חייב חטאת - לקמיה מפרש טעמא דהרודה חלות דבש חייב משום תולש, (מחבץ חייב משום בורר), ומכבד ומרבץ משום בונה.אחד זה ואחד זה - אחד שבת ואחד יום טוב.משום שבות - דילמא כי כניס ליה מתמלאין הגומות שבבית מאליהן, והוי בנין. |
| רב נחמן בר גוריא איקלע לנהרדעא, בעו מיניה: חולב משום מאי מיחייב? אמר להו: משום חולב. מחבץ משום מאי מיחייב? אמר להו: משום מחבץ. מגבן משום מאי חייב? אמר להו: משום מגבן. אמרו ליה: רבך קטיל [=חותך] קני באגמא הוה [=לא ידע לפרש משנה]. אתא שאיל בי מדרשא, אמרו ליה: חולב חייב משום מפרק, מחבץ חייב משום בורר, מגבן חייב משום בונה.  | קטיל קני באגמא - חותך קנים מן האגם הוה, לא ידע לפרש משנה.מפרק - כמו מפרק משאוי, שפורק אוכל ממקום שנתכסה בו, והוי תולדת דש.ואית דאמרי תולדה דקוצר. ולא היא, דלאו מחובר הוא [=החלב לפרה], אלא פקיד ועקיר, וקאי בעטיני הדד כתבואה בקשיה. ולשון מפרק נמי לא שייך למימר, אלא לשון תולש.בורר - אוכל מתוך פסולת. |

### הרודה חלות דבש

|  |  |
| --- | --- |
| [=ציטוט הבריתא שלעיל:] המכבד, המרבץ והרודה חלות דבש, שגג בשבת - חייב חטאת, הזיד ביום טוב - לוקה ארבעים, דברי רבי אליעזר. אמר רבי אלעזר: מאי טעמא דרבי אליעזר? דכתיב "ויטבל אותה ביערת הדבש" וכי מה ענין יער אצל דבש? אלא לומר לך: מה יער, התולש ממנו בשבת - חייב חטאת, אף חלות דבש הרודה ממנו בשבת - חייב חטאת.  |  |

### ריבוץ בית מרוצף אבנים

|  |  |
| --- | --- |
| אמימר שרא [=התיר] זילחא [=לרבץ הבית] במחוזא. אמר: טעמא מאי אמור רבנן [=לאסור]? דילמא אתי לאשויי גומות, הכא [=במחוזא] ליכא גומות.  | זילחא - לרבץ הבית, ורצפת אבנים היתה בכל העיר. |

### ריבוץ אגב פעולה אחרת

|  |  |
| --- | --- |
| רבא תוספאה אשכחיה לרבינא דקא מצטער מהבלא [=שהיה אבק עולה ומרבה הבל], ואמרי לה מר קשישא בריה דרבא אשכחיה לרב אשי דקא מצטער מהבלא. אמר ליה: לא סבר לה מר להא דתניא: הרוצה לרבץ את ביתו בשבת מביא עריבה מלאה מים ורוחץ פניו בזוית זו, ידיו בזוית זו, רגליו בזוית זו, ונמצא הבית מתרבץ מאליו. אמר ליה: לאו אדעתאי. תנא: אשה חכמה מרבצת ביתה בשבת. והאידנא דסבירא לן כרבי שמעון - שרי אפילו לכתחלה.  | מהבלא - שהיה אבק עולה, ומרבה הבל.לאו אדעתאי - לא הייתי זכור, ורבותי פירשו: לא סבירא לי.אשה חכמה - אשת תלמיד חכם או בת תלמיד חכם ששמעה מאביה.מרבצת ביתה - רוחצת קיתוניות בזוית זו, וכוסות בזוית זו.כר' שמעון - דדבר שאין מתכוין מותר, והמרבץ אינו מתכוין להדביק עפר בגומא ולהשוות הבית, אלא שלא יעלה אבק. |

### משנה: התולש מעציץ נקוב

|  |  |
| --- | --- |
| משנה. התולש מעציץ נקוב - חייב, ושאינו נקוב - פטור. ורבי שמעון פוטר בזה ובזה. [=גם תלישה מעציץ נקוב אינה נחשבת כתלישה מצמח הגדל בקרקע]. | משנה.**התולש מעציץ נקוב חייב** - דהוי כמחובר, דיונק מן הקרקע על ידי הנקב, שמריח לחלוחית הקרקע ואפילו הנקב בדופנו. |

### סתירה בדעת רבי שמעון לגבי עציץ נקוב

|  |  |
| --- | --- |
| גמרא. רמי ליה אביי לרבא, ואמרי לה רבי חייא בר רב לרב: תנן רבי שמעון פוטר בזה ובזה, אלמא: נקוב לרבי שמעון כשאינו נקוב משוי ליה [=ושניהם נחשבים כתלושים מהקרקע]; ורמינהו, רבי שמעון אומר: אין בין נקוב לשאינו נקוב | גמרא. |

## תוספות

החולב - משום דש הוא, כדפי' בקונט'. ואתיא ברייתא כר' יהודה דאמר יש דישה שלא בגידולי קרקע, כדפרי' לעיל בפ' כלל גדול (לעיל דף עג:). וכן נראה לר"י דודאי כרבי יהודה אתיא, דהא אסרי חכמים ריבוץ משום שבות ולר"ש שרי לקמן אפילו לכתחלה.

המכבד והמרבץ - תימה דע"כ מיירי דלא הוי פסיק רישיה שישוה הגומות דאי פסיק רישיה היכי שרי לקמן ר"ש לכתחילה הא מודה ר"ש בפסיק רישיה ולא ימות וכיון דלא הוי פסיק רישיה אמאי מחייב ר' אליעזר חטאת האמר בפ' אמר להם הממונה (יומא ד' לד:) גבי צירוף עששיות דדבר דאין מתכוין מותר לר' יהודה מן התורה דלא הוי מלאכת מחשבת וי"ל דבהא פליגי דר' אליעזר סבר דהוי פסיק רישיה ורבנן סברי דלא הוי והא דאמר והאידנא דסבירא לן כר' שמעון שרי לכתחלה אף על גב דאפשר דסבר ר"ש דהוי פסיק רישיה מכל מקום הש"ס סבר כרבנן דלא הוי פסיק רישיה הילכך שרי לכתחלה כיון דקיימא לן כר"ש [עי' תוספות סנהדרין פה. ד"ה ור"ש].

והרודה חלות דבש - תימה לר"י אמאי לוקה בי"ט ולרבי אליעזר ורבנן נמי לא פליגי אלא משום דלא חשבי לה מלאכה והא תנן בפ"ק דמגילה (דף ז:) אין בין יום טוב לשבת אלא אוכל נפש בלבד ר' יהודה אומר אף מכשירי אוכל נפש וקאמר בגמ' מ"ט דת"ק אמר קרא הוא לבדו יעשה לכם הוא ולא מכשירין ורבי יהודה כתיב הוא וכתיב לכם כאן במכשירין שאפשר לעשותן מעי"ט וכאן במכשירין שא"א כו' מכלל דאוכל נפש שרי רבי יהודה אפי' באפשר ורבנן נמי משמע דלא פליגי אלא במכשירין ולא באוכל נפש ועוד דהך ברייתא כר' יהודה כדפרישית ועוד דבפ' תולין (לקמן דף קלז:) אמרינן דר' אליעזר סבר כרבי יהודה ועדיפא מדרבי יהודה ושרי אפילו אפשר לעשותן מעי"ט וליכא למימר דמיירי ברודה לצורך חול דמכ"מ תקשי למאן דאית ליה הואיל ואי מקלעי ליה אורחין בפרק אלו עוברין (פסחים ד' מו:) ועוד דרבי אליעזר גופיה אית ליה התם הואיל ואור"י דאיכא לאוקמי ברודה סמוך לחשיכה דלא חזי תו לאורחין אי נמי בדבש שהדביש או אסור בהנאה דלא חזי לאכילה ומיהו תימה לר"י כיון דמותר לגבן בי"ט מן התורה אפילו באפשר אפילו לא יהא מותר מדרבנן אלא בדלא אפשר אם כן נפל ביתו בי"ט יהא מותר לבנותו בי"ט דמתוך שהותר בנין לצורך דמגבן הוי משום בונה כדאמר בסמוך הותר נמי שלא לצורך ובלבד שיהא צורך היום לאכול בתוכו שלא יכנו שרב ושמש וי"ל דאסור מדרבנן דהוי עובדא דחול כי היכי דאסורין טחינה והרקדה ביום טוב.

שרא זילחא במחוזא - תימה דבשילהי תמיד נשחט (שם ד' סד.) תנן כמעשהו בחול כך מעשהו בשבת אלא שהכהנים מדיחים את העזרה שלא ברצון חכמים ומפרש בגמ' דשלא ברצון חכמים היינו שלא ברצון ר' אליעזר דאי רבנן שבות הוא ואין שבות במקדש דתניא המכבד והמרבץ כו' ומדמוקי מתני' כר"א משמע דמחייב מדאורייתא אפי' בעזרה דאיכא רצפה והכא משמע דברצפה ליכא אשוויי גומות וי"ל דבהדחה איכא אשוויי גומות טפי שהיו מתמלאות הגומות שבין רובד לרובד א"נ בעזרה נמי לא אסור לר"א אלא משום שבות אטו היכא דליכא רצפה דאיכא חיוב חטאת לר"א וחמיר האי שבות ונוהג אפילו במקדש וכמה שבות אשכחן במקדש בפ' בתרא דעירובין (דף קב:) אבל לרבנן לא חמיר האי שבות כיון דאפי' בלא רצפה לא הוי לדידהו אלא איסורא דרבנן הלכך אינו נוהג במקדש.

והאידנא דקי"ל כר"ש שרי אפי' לכתחלה - בה"ג שרי כיבוד מהאי טעמא אפי' בדהוצין ואין נראה לר"י דבפרק כל הכלים (לקמן דף קכד:) אמר ר' אליעזר אף מכבדות של תמרה מותר לטלטלן ופריך אי מחמה לצל בהא לימא ר' אליעזר אפי' בשל תמרה משמע דפשיטא ליה דליכא מאן דשרי אפי' לרבי שמעון משום דהוי מלאכתו לאיסור ואי שרי לכבד הוי מלאכתו להיתר אלא ודאי כיבוד אסור לכולי עלמא מפני שמזיז עפר ממקומו ולא שרינן הכא לרבי שמעון אלא דווקא ריבוץ.

ורמינהו רבי שמעון אומר אין בין נקוב כו' - תימה מאי קפריך והא בהך ברייתא נמי קתני כמו במתני' דלכל מילי נקוב כשאינו נקוב בר מלענין הכשר זרעים בלבד ואי קשיא ליה מ"ש שבת מהכשר זרעים אם כן בלא משנה תקשי ליה ברייתא גופה מ"ש דלהכשר זרעים חשיב נקוב כמחובר ולענין שאר דברים חשוב כתלוש ואומר ר"ת דהכי פריך כיון דלענין שבת חשיב נקוב כשאינו נקוב אף על גב דהוי לקולא ופטור וכן לענין כלאים במסכת כלאים (פ"ז מ"ח) כ"ש לענין הכשר זרעים אית לן לאחשוביה נקוב כשאינו נקוב דהוי לחומרא ובברייתא קתני דנקוב הוי כמחובר לענין הכשר זרעים שאינו מכשיר והכי פירושא דברייתא אין בין נקוב

# דף צה עמוד ב

|  |  |
| --- | --- |
| אלא להכשיר זרעים בלבד! [=מבואר שלגבי הכשר לטומאה הזרעים בעציץ נקוב אינם מקבלים הכשר לטומאה, כי נחשב כמו קרקע!]אמר ליה: לכל מילי רבי שמעון כתלוש משוי ליה [=אפילו לעציץ נקוב], ושאני לענין טומאה - דהתורה ריבתה טהרה אצל זרעים, שנאמר: "על כל זרע זרוע אשר יזרע".  | **אלא להכשיר זרעים** - הזרועים בתוכו, עציץ נקוב אינו מקבל הכשר לטומאה, ושאינו נקוב - מקבל הכשר, דתלוש הוא, והא ר' שמעון קאמר ליה, והכי גרסינן: ר' שמעון אומר אין בין נקוב כו', דאילו לרבנן איכא טובא, דהא מיחייבי אנקוב משום שבת, ופטרי אשאינו נקוב.לכל מילי - לשבת ולקנות במשיכה ולא בכסף, ולפרוזבול שאינו נכתב אלא על הקרקע.אשר יזרע - כדרך שאדם מוציא לזריעה, למעוטי מחובר כל דהו, להכי אהני זריעות יתירי דקרא, ומיהו, שאינו נקוב - תלוש גמור הוא. |

### באיזה נקב בעציץ מודה רבי שמעון שנחשב מחובר לקרקע

|  |  |
| --- | --- |
| בעא מיניה ההוא סבא מרבי זירא: [=כאשר] שורש כנגד נקב [=שבעציץ] מה לי אמר רבי שמעון? [=אולי מודה רבי שמעון שנחשב כמחובר, ואם תלש בשבת חייב חטאת].אישתיק ולא אמר ליה ולא מידי. זימנא חדא אשכחיה דיתיב וקאמר: ומודה רבי שמעון שאם ניקב [=העציץ] בכדי טהרתו [=נקב שנחשב כשבירה ומטהר מטומאה, נחשב גם כמחובר]. אמר ליה: השתא שורש כנגד נקב בעאי מינך ולא אמרת לי ולא מידי, ניקב בכדי טהרתו מיבעיא? אמר אביי, ואי איתמר להא דרבי זירא [=שמודה ר' שמעון בנקב כלשהו] - הכי הוא דאיתמר: ומודה רבי שמעון שאם ניקב למטה מרביעית.  | מה לי אמר ר' שמעון - מי מודה דהא במחובר הוא האי שורש, ואי תלשו ליה בשבת - מיחייב.זימנין - פעם אחרת.**שאם ניקב** - העציץ בכדי טהרתו, ושאם נטמא - נטהר בשבירה זו, והיינו כמוציא זית, דתנן במסכת כלים (פרק שלישי משנה א): כלי חרס העשוי לאוכלין - שיעורו כזיתים, ומודה ר' שמעון בהא דחשיב מחובר כל הזרעים שבתוכו, דתו לא הוי כלי.**ניקב בכדי טהרתו מיבעיא** - דהוה לן לספוקי ביה בהנך דלאו כנגד הנקב, ואת פשטת להו דכולהו מחובר נינהו.אי אתמר לדר' זירא - דמודה ר' שמעון בשום נקב.הכי הוא דאיתמר - שאם ניקב למטה מרביעית, שאינו מחזיק רביעית מן הנקב ולמטה, דבציר מהכי לאו כלי הוא. |

### חמש מדות בכלי חרס

|  |  |
| --- | --- |
| אמר רבא, חמש מדות בכלי חרס: (1) ניקב כמוציא משקה [=נקב דק מאד, שמשקה יוצא בו] - טהור מלטמא גיסטרא [=בשבר כלי שראוי לשימוש, אבל כאשר יש כלי שלם נשאר טמא למרות הנקב], ועדיין כלי הוא [=אפילו] לקדש בו מי חטאת.  | חמש מדות - גרסינן.כמוציא משקה - נקב דק מאד שמשקה יוצא בו.טהור מלטמא גיסטרא - כלומר: אם כלי שלם הוא אינו נטהר בכך, אבל אם היה שבר כלי והיה ראוי להשתמש בו - דמקבל טומאה משנשבר, כדתנן: הן וקרקרותיהן ודופנותיהן יושבין שלא מסומכין כו' באלו טרפות (חולין נד, ב), וניקב שוב כמוציא משקה - אינו טמא עוד משום תורת גיסטרא.**גיסטרא** - שבר כלי, ולקמיה מפרש טעמא דאין שבר כלי חשוב להצניעו משניקב, ולומר הבא גיסטרא אחר ונניח תחתיו לקבל טיף טיף הנוטף מזה, אבל אם היה כלי שלם וניקב מעט - אין מאבדין אותו, אלא אומר הבא גיסטרא אחר ונניח תחתיו.**ועדיין כלי הוא לקדש בו מי חטאת** - כלומר: אם כלי שלם היה, וניקב כמוציא משקה - עדיין כל תורת כלי עליו, ואפילו לקדש בו מי חטאת באפר פרה, דבעינן כלי ראוי, דכתיב (במדבר יט) מים חיים אל כלי וכל שכן שמקבל טומאה. |
| (2) ניקב ככונס משקה [=נקב גדול כל כך שאם מושיב את הכלי על מים, המים נכנסים אל הכלי] - טהור [=בטל חשיבות כלי] מלקדש בו מי חטאת, ועדיין כלי הוא להכשיר בו זרעים [=שגדלים בתוכו, ואינו נחשב כעציץ נקוב על סמך נקב קטן כזה]. | ניקב ככונס משקה - שאם מושיבו על המים נכנס בתוכו, דהיינו נקב רחב קצת.טהור מלקדש בו מי חטאת - טהור לאו דוקא, אלא כמו טהר יומא (ברכות ב, א) כלומר: בטל לו מתורת כלי לענין מי חטאת.ועדיין כלי הוא לענין הכשר זרעים - הזרועים בתוכו, דכתלושין נינהו, ואפילו לרבנן, שאין נקב זה ראוי להריח לחלוחית הקרקע. |
| (3) ניקב כשורש קטן - טהור מלהכשיר בו זרעים [=ונחשב עציץ נקוב לפי חכמים], ועדיין כלי הוא לקבל בו זיתים. [=וזהו שיעור כלי העשוי לאוכלים המקבל טומאה] | **ניקב כשורש קטן** - הוי טפי מבכונס משקה.**טהור מלהכשיר זרעים** - לרבנן, דהוי עציץ נקוב.ועדיין כלי הוא לקבל בו זיתים - שהוא שיעור לטומאה בכל כלי חרס העשוי לאוכלין סתם, כל זמן שלא יחדו לרימונים, ומקבל עדיין טומאה. |
| (4) ניקב כמוציא זיתים - טהור מלקבל בו זיתים [=ובסתם כלי לאכילה בטלה הטומאה], ועדיין כלי הוא לקבל בו רימונים [=אם יחדו לרימונים מקבל טומאה].  | **טהור מלקבל בו זיתים** - כלומר: מלקבל עוד טומאה משום תורת סתם כלי חרס, שהרי שיעורן כזיתים, ואם היתה עליו טומאה - נטהר ממנה.ועדיין כלי הוא לקבל בו רימונים - שאם יחדו שוב לרימונים - מקבל טומאה מכאן ולהבא, או אם היה מיוחד לרימונים מתחילה - לא נטהר. |
| (5) ניקב כמוציא רימונים - טהור מכלום. ואם הוקף צמיד פתיל [=והוא באהל המת, אין טומאה נכנסת בו דרך נקב] עד שיפחת רובו.  | טהור מכלום - משום כלי, אלא אם כן מצניעו לגיסטרא - יטמא בתורת גיסטרא.ואם היה מוקף צמיד פתיל - והוא באהל המת - אין טומאה נכנסת בו דרך נקב, ומציל על כל מה שבתוכו.עד שיפחת רובו - דכל כלי פתוח כתיב (שם /במדבר, יט, טו/) - דרך פתח נכנסת לו טומאה, ולא דרך נקביו. |
| אמר רב אסי: שמעתי כלי חרס שיעורו כמוציא רימון. אמר ליה רבא: שמא לא שמעת אלא במוקף צמיד פתיל. והא רבא הוא דאמר מוקף צמיד פתיל עד שיפחת רובו [=ולא די בנקב כמוציא רימון]?לא קשיא,  | אלא במוקף צמיד פתיל - שאם ניקב כמוצא רימון אינו מציל.  |

## תוספות מסכת שבת דף צה עמוד ב

לשאינו נקוב דלכל מילי נקוב ושאינו נקוב שוין ואזלינן לחומרא דבמקום דהוי תלוש חומרא חשבינן תרוייהו כתלוש ואי הוי מחובר חומרא כמו שבת וכלאים חשבינן תרוייהו כמחובר אלא בהכשר זרעים דלא החמירו לאחשובי נקוב כתלוש כשאינו נקוב אלא אוקמוה אדיניה ליחשב כמחובר וצ"ל לפי זה דאין תורמין לר"ש מן הנקוב על פירות הגדלים בקרקע כמו באינו נקוב דאזלינן לחומרא ור"י פי' דהכי פריך ר"ש אומר אין בין נקוב לשאינו נקוב אלא הכשר זרעים בלבד וכיון דגבי הכשר זרעים חשוב נקוב כמחובר אף על גב דהוי להקל שאינו מקבל הכשר ש"מ מדאורייתא חשוב כמחובר דאי מדאורייתא חשוב כתלוש היכי הוה מטהרינן להו מדרבנן כשנגעה בהן טומאה כיון דקיבלו הכשר מן התורה ואם כן הא דקתני ברישא דברייתא אין בין נקוב לשאינו נקוב ע"כ לעשות שניהם כמחוברים ולא לעשות שניהם כתלושין כיון דנקוב חשיב מחובר מדאורייתא ובכל מילי נקוב ואינו נקוב כמחוברים חוץ מהכשר זרעים בלבד דאחמיר רבנן לטמויי כשאינו נקוב והשתא משני שפיר שאני לענין טומאה כו' דהתם הוא דכתב רחמנא בהדיא דחשיב נקוב כמחובר אבל לכל מילי חשיב כתלוש ולהכי פטר במתני' אבל קשה לאלו הפירושים דקאמר אלמא נקוב לר"ש כשאינו נקוב משוי ליה משמע דבעי לאיתויי מברייתא דלא משוי נקוב כשאינו נקוב וזה אינו ויש לפרש דה"ק אלמא נקוב לר"ש כשאינו נקוב משוי ליה ורמינהו כו' דאדרבה שאינו נקוב כנקוב משוי ליה ועוד פר"י דה"ק אין בין נקוב לשאינו נקוב לענין מעשר ופאה וכלאים דכיון דכתיב בהו שדך וכרמך וכן במעשר כתיב היוצא השדה שנה שנה חשיבי תלוש בין נקוב בין שאינו נקוב ואין בו חילוק אלא לענין הכשר זרעים וכל דדמי ליה כגון שבת שאינן תלוים בדבר שהוא חשוב שדה אלא בתלוש ומחובר ובהנהו לא הוי נקוב כשאינו נקוב ולפי זה אתי שפיר הא דקאמר אלמא נקוב לר"ש כשאינו נקוב משוי ליה ורמינהו דלא משוי נקוב כשאינו נקוב.

ומודה ר"ש שאם ניקב בכדי טהרתו - פי' כמוציא זית דסתמו של כלי חרס לאוכלין ושיעורן כמוציא זית ונראה לר"י דהיינו טעמא דמודה משום דבטל אגב קרקע כשניקב בכדי טהרתו ודוקא בניקב כמוציא זית אבל בכלי המיוחד למשקין אף על פי שטהרתו בכונס משקה לא אמרי' דבטל דאפי' לרבנן לא חשבי ליה כמחובר בכונס משקה אלא כשורש קטן כדאמר בסמוך.

טהור מלקדש בו מי חטאת - וכ"ש דטהור מלקבל טומאה אם היה מיוחד למשקין.

טהור מלהכשיר בו זרעים - משמע דכלי חרס בעי נקיבה ודלא כפי' הקונט' בפ"ק דגיטין (דף ז.) שפירש דספינה של חרס דכיון שהיא של עפר חשובה כנקובה ועת לקצר.

ניקב כמוציא רימון טהור מכלום - תימה לר"י היכי קאמר דטהור מכלום והלא אם יחדו לגיסטרא מקבל טומאה כדפי' בקונט' וכפירושו ודאי כן הוא שהרי אפילו אם נשברו בשברים דקים מקבלים השברים טומאה בתורת גיסטרא כשנשאר בשברים שיעור המפורש במסכת כלים (פ"ב משנה ב) ומייתי לה בפ' אלו טריפות (חולין נד:) הדקים שבכלי חרס הן וקרקרותיהן ודופנותיהן יושבין שלא מסומכין שיעורן בכדי סיכת קטן עד לוג ומלוג עד סאה ברביעית כו' ועוד קשה לרשב"א דהוה מצי למימר שש מדות בכלי חרס וי"ל דכשנשבר לגמרי השברים ראויין לגיסטרא אבל כשהכלי שלם אלא שניקב כמוציא רימון אין ראוי לגיסטרא ואפי' יחדו בטלה דעתו אצל כל אדם אבל מתוך פי' הקונט' משמע דכשניקב כמוציא רימון ראוי הוא לגיסטרא דפירש טהור מכלום משום כלי אא"כ מצניעו משום גיסטרא ולפירושו הוא דלא נקט ו' מדות דלא מיירי אלא כשיכול להשתמש כדרכן וניקב כמוציא רימון אין ראוי אלא אם כן מטהו על צידו.

שמא לא שמעת אלא במוקף צמיד פתיל - תימה לר"י דילמא במיוחד לרימונים שמע ואצטריך לאפוקי מדר"א דאמר בסמוך ניקב כמוציא זית אין לו טומאה כו' וי"ל דמשמע דבסתם כלי חרס איירי בלא יחוד וליכא למימר דלענין הכשר זרעים שמע כמ"ד בסמוך שיעורו כמוציא רימון לפירש הקונט' דפירש דלענין הכשר זרעים פליגי דא"כ אמאי נקט כלי חרס אפי' כלי עץ נמי ועוד דרבא סבירא ליה דלענין הכשר זרעים שיעורו כשורש קטן.

# דף צו עמוד א

|  |  |
| --- | --- |
| הא - ברברבי [=ברובו] והא – בזוטרי [=כמוציא רמון בטל ליה מכלי].  | ברברבי - ברובו.זוטרי - כמוציא רמון בטל ליה מכלי. |
| אמר רב אסי, שונין [=התנאים בבריתא]: כלי חרס שיעורו [=הראשון לבטל על ידי נקב] בכונס משקה. ולא אמרו מוציא משקה [=נחשב נקב בכלי] - אלא לענין גיסטרא בלבד. מאי טעמא? אמר מר זוטרא בריה דרב נחמן: לפי שאין אומרים הבא גיסטרא לגיסטרא [=להניח תחתיה לקבל הטיפות. אבל חסים על כלי שלם, וכשיש בו נקב קטן מניחים גיסטרא תחתיו].  | שונין - התנאים שונין ברייתא.כלי חרס - דשיעור הראשון האמור בו לבטלו במקצת משום כלי.ככונס משקה - הוא דמבטל ליה מיהא מתורת מי חטאת, ולא אמרו נקב מוציא משקה חשוב נקב לכלים אלא לגיסטרא, דהתם ודאי אי נקבה הכי כמוציא משקה - משדא שדי ליה.שאין אומרים הבא גיסטרא - אחרת לגיסטרא זו להניח תחתיה לקבל הטיפין, אבל כלי שלם - חסין עליו, ומשום נקב פורתא לא שדו ליה, ומניחין גיסטרא תחתיו. |
| אמר עולא: פליגי בה [=בהכשר זרעים] תרי אמוראי במערבא, רבי יוסי ברבי אבין ורבי יוסי בר זבדא; חד אמר: כמוציא רמון, וחד אמר: כשורש קטן, וסימניך: אחד המרבה ואחד הממעיט.  | פליגי בה - בהכשר זרעים.וסימן - דלא תיטעי למימר חד אמר כמוציא זית.אחד המרבה ואחד הממעיט ובלבד שיכוין כו' - ברייתא היא (מנחות קי, א), והיא לך לסימן שאחד מן האמוראים ריבה לשער בגדול שבשלשתן, ואחד ממעט לשער בקטן שבשלשתן, ולא בבינוני, כונס משקה ומוציא משקה - ליכא למיטעי בהן לענין זרעים. |
| אמר רב חיננא בר כהנא משמיה דרבי אליעזר: כלי חרס שיעורו [=ליטהר מטומאה] כמוציא זיתים. ומר קשישא בריה דרבה מסיים בה משמיה דרבי אליעזר: והרי הן [=משניקב כמוציא זית] ככלי גללים וכלי אבנים וכלי אדמה, שאין מקבלין טומאה לא מדברי תורה ולא מדברי סופרים. ולענין צמיד פתיל - עד שיפחת רובו. הדרן עלך המצניע.  | שיעורו כמוציא זיתים - ליטהר מטומאה.הרי הוא ככלי גללים - משניקב כמוציא זית, ואפילו יחדום לרמונים, והא דתנן: כלי בעלי בתים שיעורן כרמונים - גבי כלי עץ תנינן לה במסכת כלים (פרק שבעה עשר משנה א).הדרן עלך המצניע. |

...

## תוספות מסכת שבת דף צו עמוד א

הא ברברבי והא בזוטרי - פי' בקונטרס רברבי ברובו זוטרי כמוציא רמון וקשה לר"י דאין זו שיעור ומה קרי רברבי ומה קרי זוטרי לידע איזה הוא כמוציא רמון ונראה לר"י דברברבי כמוציא רמון ובזוטרי שמוציא רמון הוא יותר מרוב סגי ברוב והא דקאמר עד שתיפחת רובו לא קאי אשיעור דמוציא רמון אלא אשיעור דמוציא זית.

ולענין צמיד פתיל עד שיפחת רובו - פירש רש"י דאין טומאה נכנסת דרך נקב דכל כלי פתוח כתיב דדרך פתחו נכנסת ולא דרך נקב ומקשינן דתנן בפ"י דמסכת כלים (מ"ב) ואלו מצילין בצמיד פתיל כו' ומצילין בין מפיהם בין מצידיהם משמע דצריך שיהא מוקף צמיד פתיל כשניקב מצידו ועוד דתנן בתר הכי ובמה מקיפין בסיד ובחרסית כו' ובכל דבר שהוא מתמרח ואין מקיפין לא בבעץ ולא בעופרת מפני שהוא פתיל ואינו צמיד משמע דבנקב כל שהוא נכנסת טומאה ועוד דתנן התם ומייתי לה בהגוזל קמא (ב"ק קה.) חבית שניקבה וסתמוה שמרים הצילוה פקקה בזמורה עד שימרח מן הצדדים היו שתים עד שימרח מן הצדדין ובין זמורה לחבירתה ואומר ר"י דאינם קושיות לפירוש הקונט' דודאי בפתח נכנסת טומאה אפילו דרך נקב קטן ובעינן עד שיסתם לגמרי כל הפתח ולהכי צריך מירוח וההיא דבין מפיהם בין מצדיהן לא מיירי שניקבו כשבר מן הצד אלא נעשה לצורך פתח וההיא דהגוזל דחבית שניקבה מיירי כשנפתחה רובה או כמוציא רמון דחשיב כפתח ובעי סתימה מעליא וריב"א הקשה מהא דתנן במסכת כלים (פ"ט משנה ח) נקב העשוי לאוכלין שיעורן כזיתים העשוי למשקין שיעורן כמשקין העשוי לכך ולכך מטילין אותו לחומרא בצמיד פתיל ובכונס משקה פירוש כיון שעשוי למשקים ואוכלים ויש בו נקב כונס משקה אינו מציל בצמיד פתיל על מה שבתוכו דגזרו אטו ההוא דמיוחד למשקין לחודייהו ולענין קבלת טומאה הוי כלי כיון שמיוחד לאוכלין ובנקב כי האי נכנסה טומאה ותירץ ר"י דהא דבעי הכא נפחת רובו או כמוציא רמון היינו דוקא בניקב במקום שנשאר עוד שיעור כלי מן הנקב ולמטה כשיעור המפורש בההיא דמייתי באלו טריפות (חולין נה.) אבל ניקב למטה במקום שאין נשאר למטה מן הנקב כשיעור כלי הוי שיעור לאוכלים בכזית ולמשקין בכונס משקה כי ההוא דמסכת כלים (פ"ט משנה ח) ור"ת מפרש בשמעתין הכי עד שיפחת רובו מועיל צמיד פתיל אם הנקבים נסתמים אבל בנפחת רובו או במוציא רמון שוב אין מועלת סתימה אלא הוי כאוכלין שגבלן בטיט שאין ניצולין כדאמרינן בריש זבחים (דף ג:) דכיון שנפחת רובו בטלו להו מתורת כלי וההיא דחבית שנקבה וסתמוה שמרים מיירי בשלא נפחתה כשיעור וסתמו שמרים כל הנקב והא דבעי רבא התם (בב"ק שם) סתם אגף חציה מהו ה"פ אגף חציה וסתמוה שמרים חציה מאי מי הוי סתימה מעליא או לא ומייתי מפקקה בזמורה דלא חשיבא סתימה בלא מירוח בין זמורה לחבירתה הכא נמי לא חשיבא סתימה אגף חציה וסתמוה שמרים חציה ומשני התם לא קאי הכא קאי.

פליגי בה תרי אמוראי - פי' בקונטרס דלענין הכשר זרעים פליגי ואומר ר"ת דבמסכת עוקצין (פ"ב משנה י) תנן דהכשר זרעים כשורש קטן אלא אמר ר"ת דלענין מוקף צמיד פתיל פליגי.

שיעורו כמוציא זיתים - ה"ג ברוב ספרים ובפי' ר"ח ורש"י וא"ת מתני' היא במס' כלים (פ"ג מ"א) העשוי לאוכלין שיעורו כזיתים וי"ל דאיצטריך ליה לאשמעינן דלא מהני בה יחוד לרמונים ולאפוקי מדרבא ולהכי מסיים בהו לפרושה הרי הן ככלי אבנים שהם טהורין בכל ענין.

הזורק, כיצד שתי גזוזטראות כו' - תימה לרבה דמוקי פלוגתא דרבי עקיבא ורבנן (לעיל ד' ד.) בקלוטה ופליגי למטה מעשרה לא אתי שפיר כיצד דהא לא קאי אדלעיל דהכא איירי בגזוזטראות למעלה מעשרה דומיא דעגלות ואפילו ר' עקיבא נמי מודה התם ולמאן דמוקי פלוגתייהו למעלה מעשרה אתי שפיר ומיהו יש בירושלמי איכא דתני כיצד ואיכא דלא תני כיצד ומפרש התם דההוא אמורא דמוקי פלוגתא למעלה מעשרה תנא כיצד וההוא דמוקי לה למטה מעשרה לא תני כיצד.